
UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA

FACULDADE DE SERVIÇO SOCIAL

Luiza Gonçalves Lovisi Travassos

Campanha Periferia Viva: Trabalho de Base em tempos de Covid-19

JUIZ DE FORA

2024



Luiza Gonçalves Lovisi Travassos

Campanha Periferia Viva: Trabalho de Base em tempos de Covid-19

Trabalho de conclusão de curso apresentado à

Faculdade de Serviço Social da Universidade

Federal de Juiz de Fora, como requisito parcial

à obtenção do Bacharelado em Serviço Social.

Orientador: Prof. Bruno Bruziguessi Bueno

JUIZ DE FORA

2024

2



Ficha catalográfica elaborada através do programa de geração 
automática da Biblioteca Universitária da UFJF, 

com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

Travassos , Luiza Gonçalves Lovisi .
     Campanha Periferia Viva: Trabalho de Base em tempos de
Covid-19 / Luiza Gonçalves Lovisi  Travassos . -- 2024.
     83 f. : il.

     Orientador: Bruno  Bruziguessi
     Coorientadores: Luciana de  Paula, Marina  Castro
     Trabalho de Conclusão de Curso (graduação) - Universidade
Federal de Juiz de Fora, Faculdade de Serviço Social, 2024.

     1. Cultura. 2. Educação Popular. 3. Trabalho de Base . 4.
Campanha Periferia Viva. I. Bruziguessi, Bruno , orient. II. Paula,
Luciana de , coorient. III. Castro, Marina , coorient. IV. Título.



UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA
 

 

FORMULÁRIO DE APROVAÇÃO DO TRABALHO DE CONCLUSÃO DO CURSO
 

Discente Luiza Gonçalves Lovisi Travassos

Matrícula Discente 201619033

Título do TCC CAMPANHA PERIFERIA VIVA: TRABALHO DE BASE EM TEMPOS DE COVID-19

Natureza do trabalho Trabalho de Conclusão de Curso

Curso SERVIÇO SOCIAL

Orientador(a) Dr. Bruno Bruziguessi Bueno 

Coorientador (se
houver)  

Data da aprovação 10/10/2024

Nome, �tulação dоs(as)
componentes da banca

Dra. Luciana Gonçalves Pereira de Paula

Dra. Marina Monteiro de Castro e Castro

 

 

Aprovo a versão final do Trabalho de Conclusão de Curso do(a) discente acima designado(a).

 

Juiz de Fora, 30 de setembro de 2024.

 

 

Assinatura digital do Orientador(a)

 

Documento assinado eletronicamente por Bruno Bruziguessi Bueno, Professor(a), em 10/10/2024, às 19:15,
conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro
de 2020.

A auten�cidade deste documento pode ser conferida no Portal do SEI-U�f (www2.u�f.br/SEI) através do ícone
Conferência de Documentos, informando o código verificador 2012161 e o código CRC 9A96C666.

15/10/2024, 10:49 SEI/UFJF - 2012161 - ENSINO:Graduação 007.3 - Formulário de Aprovação

https://sei.ufjf.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=2239889&infra_sistema=1… 1/1

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm


UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA
 

 

 

ATA DE DEFESA DE TRABALHO DE CONCLUSÃO DE CURSO DE GRADUAÇÃO
GRADUAÇÃO EM SERVIÇO SOCIAL

Formato da Defesa: ( X ) presencial (   ) virtual  (   ) híbrido

 

Ata da sessão (X   ) pública (   ) privada referente à defesa do Trabalho de Conclusão de Curso in�tulado CAMPANHA
PERIFERIA VIVA: TRABALHO DE BASE EM TEMPOS DE COVID-19, para fins de obtenção do grau de Bacharel em SERVIÇO
SOCIAL, pelo(a) discente Luiza Gonçalves Lovisi Travassos (matrícula 201619033), sob orientação da Prof.(ª) Dr(ª)Bruno
Bruziguessi Bueno e coorientação da Prof. ª) Dr(ª)_________________________, na Faculdade de SERVIÇO SOCIAL  da
Universidade Federal de Juiz de Fora. 

 

Aos dez dias do mês de outubro do ano de 2024 , às 13:30 horas, na sala 9 da Faculdade de Serviço Social da
Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF), reuniu-se a Banca examinadora, composta pelos seguintes membros:

 

Titulação Nome Na qualidade de:

Dr. Bruno Bruziguessi Bueno Orientador

Dra Marina Monteiro de Castro e Castro Membro da banca

Dra Luciana Gonçalves Pereira de Paula Membro da banca

 

*Na qualidade de (opções a serem escolhidas): 

Orientador (a)
Coorientador
Membro da banca

 

AVALIAÇÃO DA BANCA EXAMINADORA
 

Tendo o(a) senhor(a) Presidente declarado aberta a sessão, mediante o prévio exame do referido trabalho por parte de
cada membro da Banca, o(a) discente procedeu à apresentação de seu Trabalho de Conclusão de Curso de Graduação e
foi subme�do(a) à arguição pela Banca Examinadora que, em seguida, deliberou sobre o seguinte resultado:

(  X  ) APROVADO

(  ) REPROVADO, conforme parecer circunstanciado, registrado no campo Observações desta Ata e/ou em documento
anexo, elaborado pela Banca Examinadora

Nota: 90

 

Observações da Banca Examinadora caso haja necessidade de anotações gerais sobre o Trabalho de Conclusão de
Curso e sobre a defesa, as quais a banca julgue per�nentes

 

15/10/2024, 10:49 SEI/UFJF - 2012158 - ENSINO:Graduação 007.2 - Ata Defesa TCC/Monografia

https://sei.ufjf.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=2239885&infra_sistema=1… 1/2



                                                                                                                                                                                                     
                             

 

Nada mais havendo a tratar, o(a) senhor(a) Presidente declarou encerrada a sessão de Defesa, sendo a presente Ata
lavrada e assinada pelos(as) senhores(as) membros da Banca Examinadora e pelo(a) discente, atestando ciência do que
nela consta.

 

INFORMAÇÕES

Para fazer jus ao �tulo de bacharel, a versão final do Trabalho de Conclusão de curso, considerado Aprovado,
devidamente conferida pela Secretaria do Curso de Serviço Social, deverá ser tramitada para o Repositório
Ins�tucional, dentro do prazo de 72 horas da realizaçãoo da banca.

 

Juiz de Fora, 30 de setembro de 2024.

 

 

Assinatura digital dos membros da Banca Examinadora

 

Documento assinado eletronicamente por Bruno Bruziguessi Bueno, Professor(a), em 10/10/2024, às 19:12,
conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro
de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Marina Monteiro de Castro e Castro, Professor(a), em 10/10/2024, às
20:08, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de
novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Luciana Goncalves Pereira de Paula, Professor(a), em 10/10/2024, às
21:55, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de
novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por LUIZA GONÇALVES LOVISI TRAVASSOS, Usuário Externo, em 15/10/2024,
às 09:33, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de
novembro de 2020.

A auten�cidade deste documento pode ser conferida no Portal do SEI-U�f (www2.u�f.br/SEI) através do ícone
Conferência de Documentos, informando o código verificador 2012158 e o código CRC 8A0EE56B.

15/10/2024, 10:49 SEI/UFJF - 2012158 - ENSINO:Graduação 007.2 - Ata Defesa TCC/Monografia

https://sei.ufjf.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=2239885&infra_sistema=1… 2/2

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm


AGRADECIMENTOS

Em primeiro lugar quero agradecer imensamente minha mãe Neusa e meu pai Afonso

por estarem comigo durante toda essa caminhada, pelo apoio incondissional e por sonharem

junto comigo, sem o amor de vocês eu não teria conseguido. Quero agradecer também minhas

amigas, Giovanna, Laura e Talita, o acolhimento e cuidado de vocês me salvou, obrigada por

sempre estarem presentes, ter essa rede de apoio foi fundamental para eu seguir firme e

confiante. Agradeço também a todas amigas e amigos queridos que encontrei nessa trajetória,

que partilharam momentos inesquecíveis dentro e fora da sala de aula, pelas risadas nos

corredores da faculdade, pela companhia na fila do almoço do RU e todo conhecimento

compartilhado. Vou levar um pedacinho de vocês comigo para sempre.

Não podia deixar de fora meu muito obrigado ao meu orientador Bruno, por toda

paciência e parceria para a conclusão deste trabalho, nunca vou esquecer seu apoio na

realização deste sonho. Junto a ele queria me despedir e agradecer a todos os professores que

fizeram parte da minha formação.

Queria deixar um agradecimento mais que especial a todos meus companheiros de

militância, este trabalho de conclusão de curso é fruto de muito trabalho coletivo e o partilhar

do sonho de contribuir para um Brasil que seja para os Brasileiros, recheado de amor

revolucionário e guiado pela solidariedade entre o Povo. Agradeço ao Levante Popular da

Juventude, em especial de Juiz de Fora, pelos 10 anos incríveis que passei na construção desse

movimento que mudou a minha vida para sempre. Agradeço ao Movimento Brasil Popular

que segue me movimentando e não deixando a mística da revolução se apagar em mim.

Agradeço, por fim, a todos os lutadores do povo que se colocaram nas trincheiras da

construção da Revolução Brasileira.

Pátria Livre! Venceremos!

3



RESUMO

Este Trabalho de Conclusão de Curso tem como objetivo identificar como a Campanha

Periferia Viva foi utilizada como ferramenta de trabalho de base no contexto da Pandemia de

COVID-19. Para a construção metodológica do estudo proposto, inicialmente, busca-se

apreender sobre o conceito de cultura, particularizando o conceito no pensamento de Antonio

Gramsci, e como ela influencia material e historicamente na construção de uma hegemonia

social, econômica e educacional. Em um segundo momento, são apresentadas o

desenvolvimento e construção histórica da concepção de educação popular, desde a década de

1930 até o pensamento de Paulo Freire; e a partir disso, concepção de trabalho de base

emergente nos movimentos sociais, sobretudo a partir das contribuições do CEPIS. Em um

terceiro e último momento, após a identificação do trabalho de base enquanto um organizador

da cultura, é investigado a iniciativa do Campo Popular na experiência “Campanha Periferia

Viva em Minas Gerais”, num contexto de acirramento e agravamento da crise econômica,

política e social desencadeada pela grave crise sanitária da Pandemia da Covid-19.

Palavras- Chave: Cultura; Educação Popular; Trabalho de Base; Campanha Periferia Viva.

4



ABSTRACT

This Course Completion Work aims to identify how the Periferia Viva Campaign was

used as a grassroots work tool in the context of the COVID-19 Pandemic. For the

methodological construction of the proposed study, initially, we seek to learn about the

concept of culture, particularizing the concept in the thinking of Antonio Gramsci, and how it

influences materially and historically the construction of a social, economic and educational

hegemony. Secondly, the development and historical construction of the conception of

popular education are presented, from the 1930s to the thought of Paulo Freire; and from this,

the conception of emerging groundwork in social movements, especially from the

contributions of CEPIS. In a third and final moment, after identifying grassroots work as an

organizer of culture, the Campo Popular initiative is investigated in the “Periferia Viva

Campaign in Minas Gerais” experience, in a context of intensification and worsening of the

economic, political and social crisis triggered by the serious health crisis of the Covid-19

Pandemic.

Keywords: Culture; Popular Education; Working Basis; Periferia Viva Campaign.

5



LISTA DE ILUSTRAÇÕES

Figura 1 - Identidade Visual da Campanha………….………………………………………73

Figura 2 - Cartilha 01- Agentes Populares de Saúde: ajudando a minha comunidade no

enfrentamento da Pandemia da COVID-19………………………………………………….75

Figura 3 - Lançamento do Caderno 01 - O que tem na Mochila do Militante da Política de

Solidariedade? ………………………………………………………………………………..76

Figura 4 - Lançamento do Caderno 02 - Sistematização do Trabalho de Base……………..77

Figura 5 - Produtos vindos do Assentamento Denis Gonçalves…………………………….78

Figura 6 - Preparação dos alimentos…………………………..…………………………….78

Figura 7 - Preparação já finalizada dos alimentos…………………………………………..79

6



SUMÁRIO

1 INTRODUÇÃO………………………………………………………………………9

2 CAPÍTULO 1 - CULTURA E HEGEMONIA …………………………………….12

1.1 FORMAÇÃO DO CONCEITO DE CULTURA …………………………………….13

1.2 CULTURA E CONSTRUÇÃO DA HEGEMONIA………………………………….17

2 CAPÍTULO 2 - MOVIMENTOS SOCIAIS, EDUCAÇÃO POPULAR E TRABALHO

DE BASE …………………………………………………………………………………28

2.1. MOVIMENTOS SOCIAIS E A EMERGÊNCIA DA EDUCAÇÃO POPULAR ……29

2.2 PAULO FREIRE E A CONSOLIDAÇÃO DE UMA CONCEPÇÃO DE EDUCAÇÃO

POPULAR ………………………………………………………………. ………………...42

2.3 EDUCAÇÃO POPULAR NO CONTEXTO DAS LUTAS SOCIAIS EM 1980………52

2.4 TRABALHO DE BASE ………………………………………………………………..59

3 CAPÍTULO 3 - CAMPANHA PERIFERIA VIVA ……………………………………67

3.1 PAPEL DA SOLIDARIEDADE …………..……………………………………………69

3.2 AÇÕES DA CAMPANHA PERIFERIA VIVA ………………………………………....72

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS……………………………………………………………..78

5 REFERÊNCIAS ………………………………………………………………………….81

7



INTRODUÇÃO

Entende-se que no decorrer da história a sociedade de classes foi e é marcada por

contextos e conflitos político-sociais permeados pela Cultura, sendo esse, um campo de

disputa de ideias e valores que representam interesses e necessidades sob determinadas

ordens. Williams (1979, p. 25) apresenta o conceito desse campo enquanto “um processo

social constitutivo, que cria modos de vida específicos e diferentes, que poderiam ter sido

aprofundados de forma notável e pela ênfase no processo social e material”.

A Cultura é algo presente em nossa vida e se expressa em diversas situações do

cotidiano, seja a escolha da roupa que usamos, o acesso aos conteúdos que nos atraem, o

modo como formamos nossa opinião, o que consideramos “bonito” ou “feio” e “certo” ou

“errado”, os valores que cultivamos (Williams, 1979). Ela influencia vários aspectos da vida

social, apresentando-se como uma peça chave para a construção macro da sociedade e micro

do ser social e seu modo de vida.

Partimos da apreensão da complexidade do conceito de cultura, suas posições,

contribuições, representações e transformações materiais e dialéticas junto a história da

humanidade. Para isso, será preciso compreender os diálogos desse campo com os conceitos

de Educação Popular e Trabalho de Base no processo de organização da ação política na

sociedade brasileira; e como essa organização constroi diversas visões de mundo,

potencializando a atuação ideológica dos movimentos sociais do Campo Popular na sociedade

brasileira.

Para que haja uma reflexão integral das áreas apresentadas, a da Cultura, da Educação

Popular e do Trabalho de Base, precisaremos: (I) apreender sobre o conceito geral de cultura a

partir da tradição marxista, construindo através do debate em Gramsci o entendimento de

cultura como modo de vida; (II) caracterizar o desenvolvimento de concepções de educação

popular no Brasil, desde o período da Primeira República até o período da ditadura iniciada

em 1964; (III) compreender os aspectos gerais da concepção de educação popular construída

por Paulo Freire, que vai influenciar de forma definitiva os movimentos sociais,

destacadamente no período de redemocratização da sociedade brasileira; IV) compreender a

concepção de trabalho de base construído pelo CEPIS a partir das contribuições do

pensamento freireano, que passa a ser utilizado pelos movimentos sociais do Campo Popular,

centralmente o Levante Popular da Juventude; e, por fim, (V) sistematizar as experiências e

metodologias de trabalho de base utilizadas pelos movimentos do Campo Popular através da

Campanha Periferia Viva durante a Pandemia da Covid-19 em Minas Gerais.

8



Dessa forma, a interlocução e construção desses objetivos específicos nos permitirá

identificar, enquanto objetivo geral do trabalho, a Campanha Periferia Viva como ferramenta

de realização de trabalho de base durante o contexto da Pandemia da Covid-19 no estado de

Minas Gerais.

A escolha do tema vem de uma experiência pessoal cultural, política e transformadora

propiciada pela militância no movimento Levante Popular da Juventude1, iniciada em 2013, a

partir do trabalho de base chamado "CRB nas escolas” (Curso de Realidade Brasileira).

Originalmente o Curso de Realidade Brasileira (CRB) tinha como seu público alvo adultos

militantes de movimentos sociais, todavia o “CRB nas escolas” foi uma adaptação do curso

que acontecia um sábado por mês na escola “Instituto Estadual de Educação”, tendo como

objetivo trabalhar com jovens secundaristas temas relacionados à realidade brasileira numa

perspectiva da educação popular.

Utilizava-se dessa forma ferramentas lúdicas e interativas para debater conteúdos

como: capitalismo, reforma agrária, questão urbana, diversidade sexual e de gênero,

feminismo, questão energética, mídia e poder, entre outros. Foi nesse espaço, na relação com

a militância no CRB e então, posteriormente, no Movimento Estudantil (ME) universitário da

Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF), após minha aprovação no curso de Serviço

Social, que meu processo formativo enquanto ser social aconteceu.

O presente estudo do tema neste trabalho se destaca como relevante pois promove

importante acúmulo e registro histórico sobre a construção de formas de trabalho de base no

contexto da Pandemia da Covid-19, no qual traz também contribuições na construção teórica

acerca da concepção de trabalho de base e da organização da cultura. Esse processo pode

então auxiliar para o acúmulo dos movimentos sociais, no sentido de desenvolver

metodologias diferentes para um contexto que ainda não é habitual e normatizado, sendo

também um desenvolvimento que contribui para o aperfeiçoamento de novas metodologias

que podem ser usadas em situações para além do cenário de pandemias.

Como fonte de pesquisa, serão utilizados materiais da Campanha Periferia Viva, tais como:

Caderno 01 - “O que tem na Mochila do Militante da Política de Solidariedade”; Caderno 02 -

“Sistematização do Trabalho de Base”, fruto da experiência da Campanha Periferia Viva

1 O Levante Popular da Juventude é movimento social nacional marxista-leninista, que busca organizar os jovens
da classe trabalhadora a partir de seu território, seja nas escolas e universidades, nas periferias, no campo e na
cidade. Tem como estratégia a construção do Projeto Popular para o Brasil, que coloque a classe trabalhadora
como sujeita de sua própria história e pertencente sobre aquilo que produz, seja a produção na esfera econômica,
como na esfera ideológica, social e cultural. Seu olhar sobre a juventude se coloca em desenvolver uma
compreensão sobre as contradições da vida da juventude trabalhadora, seu lugar nas condições de trabalho e sua
predisposição à vivência coletiva e organizada.

9



como ferramenta de trabalho de base. O trabalho conta ainda o material do Curso “Trabalho

de Base É Educação Popular”; documentos elaborados pelo Instituto Tricontinental de

Pesquisa Social, pela Escola Nacional Florestan Fernandes e a Escola Nacional Paulo Freire

(escolas de formação dos movimentos do Campo Popular).

10



CAPÍTULO 1 - CULTURA E HEGEMONIA

“Vivo, sou militante. Por isso odeio quem não toma partido, odeio os

indiferentes”

Antonio Gramsci

Quando se pensa na palavra cultura e no que ela representa, pode-se ter diversas

respostas. Pode ser uma música, uma peça de teatro, expressões religiosas, uma vestimenta,

uma comida típica de alguma região do mundo, determinado tipo de comportamento e

pensamento, são inúmeras as possibilidades do que se entende como cultura. Refletir e

compreender o conceito de cultura e sua história não é uma tarefa simples. Para se realizar

uma análise cultural séria é necessário chegar a uma consciência do conceito de cultura,

consciência essa que deve ser histórica (Williams, 1979).

Assim como o trabalho é fundamental para o processo de desenvolvimento do ser

social, a cultura também exerce papel crucial nesse processo. Sendo um campo de disputa de

ideias, podendo representar e fortalecer diferentes classes sociais, a cultura é constituída por

meio da relação do homem com a natureza, das relações sociais, e pode ser entendida como

um modo de vida. Essa concepção sobre a cultura foi elaborada pelo teórico Antônio

Gramsci, como explica Bezerra (2012, p. 134) ao caracterizá-la como uma “concepção da

vida e do homem, unitária e coletivamente defendida, capaz de gerar uma ética, um modo de

viver, uma nova atitude face às contradições e aos enfrentamentos vivenciados pelas classes

sociais enquanto fundamentais ao modo de produção capitalista”.

O conceito de cultura como entendemos hoje foi sendo construído e modificado ao

longo do tempo. O que se pretende neste momento é procurar compreender os diferentes

entendimentos do conceito de cultura, suas modificações no decorrer da história, até seu

entendimento pela tradição marxista. Para isto será utilizado como ponto de reflexão central

as contribuições de Gramsci, para quem a luta por uma nova cultura enquanto “novo

humanismo” requer a capacidade de “superar criticamente costumes, sentimentos e

concepções de mundo” (Bezerra, 2012, p. 134).

Cuche (1999) nos diz que os conceitos de que partimos são na verdade problemas que

estão ligados a determinada época histórica, com circunstâncias políticas e sociais próprias.

Tomando essa premissa como verdadeira, se aplica também ao termo cultura. Para fazer o

processo de reflexão sobre a concepção de cultura e o seu uso na contemporaneidade, é

11



fundamental que se reconstitua sua gênese social, buscando compreender como foi formado

seu conceito científico, ou seja, identificar sua origem e sua evolução na história.

1.1. FORMAÇÃO DO CONCEITO DE CULTURA

A evolução semântica da palavra cultura se engendrou na língua francesa no período

do Iluminismo, o que possibilitou a invenção de seu conceito:

Se o século XVIII pode ser considerado como o período de formação do
sentido moderno da palavra, em 1700, no entanto, “cultura” já é uma palavra
antiga no vocabulário francês. Vinda do latim cultura que significa o cuidado
dispensado ao campo ou ao gado, ela aparece nos fins do século XIII para
designar uma parcela de terra cultivada. No começo do século XVI, ela não
significa mais um estado (da coisa cultivada), mas uma ação, ou seja, o fato
de cultivar a terra. Somente no meio do século XVI se forma o sentido
figurado e "cultura" pode designar então a cultura de uma faculdade, isto é, o
fato de trabalhar para desenvolvê-la. Mas este sentido figurado será pouco
conhecido até a metade do século XVII, obtendo pouco reconhecimento
acadêmico e não figurando na maior parte dos dicionários da época (Cuche,
1999, p. 19, grifos do autor).

Se o século XVIII pode ser considerado como o período de formação do sentido

moderno da palavra, em 1700, no entanto, “cultura” já é uma palavra antiga no vocabulário

francês. Vinda do latim cultura que significa o cuidado dispensado ao campo ou ao gado, ela

aparece nos fins do século XIII para designar uma parcela de terra cultivada. No começo do

século XVI, ela não significa mais um estado (da coisa cultivada), mas uma ação, ou seja, o

fato de cultivar a terra. Somente no meio do século XVI se forma o sentido figurado e

"cultura" pode designar então a cultura de uma faculdade, isto é, o fato de trabalhar para

desenvolvê-la. Mas este sentido figurado será pouco conhecido até a metade do século XVII,

obtendo pouco reconhecimento acadêmico e não figurando na maior parte dos dicionários da

época (Cuche, 1999, p. 19, grifos do autor).

A evolução do termo cultura para seu entendimento no sentido figurado começa a

ganhar destaque no século XVIII, aparecendo na edição de 1718 no Dicionário da Academia

Francesa. Se fala da cultura de algo, como a “cultura da arte”, a “cultura das ciências”, ou

seja, a cultura acompanhada de algum complemento. Posteriormente, cultura se livra desses

complementos e amplia sua compreensão, passando de “cultura como ação de instruir, para

cultura como estado de espírito cultivado pela instrução, estado do indivíduo que tem cultura”

12



(Cuche, 1999, p. 20), tendo assim a noção de cultura como algo que faz referência à

sabedoria, a alguém sábio.

Este emprego da cultura se torna notável no fim do século XVIII com a edição de

1798 do Dicionário da Academia Francesa, que vai expressar uma oposição de formulação

entre natureza e cultura. Para os pensadores do Iluminismo essa mudança vai ser crucial para

interpretar a cultura como algo próprio da espécie humana. Para eles, a palavra cultura está

relacionada às ideias de evolução, de progresso, de educação e de razão centradas no

pensamento da época. Como aponta Cuche (1999), essa concepção se espalha por toda Europa

Ocidental acompanhada do sentimento de euforia e confiança do momento: o futuro perfeito

do ser humano. Assim, contrariando a tendência desse período, as Ciências Naturais perdem

força ao passo que as Ciências Humanas ganham relevante destaque.

Para Williams (1979), os conceitos de sociedade, economia e cultura têm suas

formulações em um tempo relativamente recente e suas percepções foram se transformando

no decorrer do desenvolvimento da história. Embora os três conceitos não se movimentam no

mesmo ritmo, em determinado ponto um foi afetado pelo movimento do outro. Ainda como

aponta Williams (1979), o termo “sociedade”, antes de se tornar a definição de um sistema ou

ordem, era entendido como companheirismo, associação e realização comum. Já o termo

“economia”, antes de se tornar a definição de um estabelecido sistema de produção,

distribuição e troca, era a administração de uma casa e depois de uma comunidade. E

“cultura”, em seu conceito primário, era o cultivo e cuidado de animais e plantações e, mais

tarde, o cuidado das faculdades humanas.

Percebe-se que cada conceito interagiu com uma história e experiência em

transformação e renovação, e adquirir conhecimento sobre as modificações desses conceitos é

substancial para entender o conceito de cultura:

O conceito de “cultura”, quando considerado no contexto amplo do
desenvolvimento histórico, exerce uma forte pressão contra os termos
limitados de todos os outros conceitos. Essa é sempre a sua vantagem; é
sempre também uma fonte de dificuldades, tanto na definição como na
compreensão. Até o século XVIII ele ainda era processo objetivo: a cultura
de alguma coisa - colheitas, animais, sementes. As modificações decisivas
em “sociedade” e “economia” começaram antes, em fins do século XVI e no
século XVII, e grande parte de sua evolução essencial completou-se antes
que “cultura” viesse a incluir seus significados novos e alusivos. Estes não
poderão ser compreendidos se não entendermos o que aconteceu a
“sociedade” e “economia”, e nenhum deles poderá ser plenamente
compreendido se não examinarmos um decisivo conceito moderno que
exigiu uma nova palavra no século XVIII – civilização (Williams, 1979, p.
19, grifos do autor).

13



Os termos cultura e civilização, apesar de pertencerem ao mesmo campo semântico e

possuírem as mesmas concepções fundamentais, não são equivalentes. A percepção de

“civilizar” como compreensão dos homens por uma organização social já era conhecida e se

baseava na noção de "civil", aquele que é educado, que é cortês e gentil. Esse entendimento

teve positiva ampliação de significado com a definição do conceito de “sociedade civil” - se

tem potencial de diferenciar perante a rigidez do Estado, porém tornou-se algo abstrato e

sistemático. Porém, o conceito de civilização deveria expressar, além disso, sentidos que

estavam historicamente unidos: “um estado realizado, que se podia contrastar com a barbárie,

mas também agora um estado realizado de desenvolvimento, que implicava processo histórico

e progresso” (Williams, 1979, p. 19, grifos do autor).

Mas civilização se libera de seu sentido original recente e vai significar para os

pensadores do Iluminismo o caminho que desprende a humanidade da ignorância e da

irracionalidade, forjando assim uma nova fase da racionalidade histórica combinada com a

legitimação que se auto referência em valores de refinamento e ordem.

Os homens haviam feito sua própria história, havia sido executada então a

“civilização”, sendo um processo temporal e evolutivo, e nesse sentido, histórico. Essa

movimentação vai sofrer fortes ataques de movimentos religiosos e metafísicos mais antigos,

marcando assim no século XVIII o uso das palavras “cultura” e “civilização” como uma nova

concepção desmistificada da história. As ideias de progresso ligadas às definições de cultura e

civilização podem ser analisadas como uma forma de substituir a esperança religiosa,

passando assim o ser humano a ser colocado como ponto central da reflexão e do universo.

Passa-se a pensar e falar sobre a “ciência do homem”, para mais tarde se desenvolver o estudo

da “história dos progressos dos povos em direção à civilização” (Cuche, 1999, p. 23).

Cuche (1999) destaca que essa concepção de civilização ligada diretamente ao

progresso da sociedade vai ser contestada a partir de Rousseau e se constitui como base

importante para se criar um sentido alternativo de cultura. O primeiro efeito desse sentido

alternativo de cultura foi associá-la a outros aspectos da vida social, como religião, família e

arte, fazendo oposição a essas novas concepções abstratas e superficiais de civilização e

sociedade.

Partindo dessa reflexão, é colocada a ampliação do conceito de cultura. Todavia, esse

processo se configurou como pertencente ao desenvolvimento continuado da civilização,

agora sob uma nova e mais elevada ordem. Civilização e cultura se confundiam então como

categorias vindas do passado e não como processos em evolução, “assim, uma nova bateria de

14



forças foi estruturada contra a cultura e civilização: materialismo, comercialismo, democracia

e socialismo” (Williams, 1979, p. 21).

O debate franco-alemão sobre cultura evidencia novos elementos acerca dos debates

que estavam em voga. Como pode-se compreender por meio de Cuche (1999), na Alemanha

do século XVIII aparece o termo “Kultur”, sendo a transposição exata da palavra francesa. O

termo “Kultur” vai evoluir muito rápido ganhando destaque e aceitação na sociedade,

diferente da palavra “cultura”, tendo em vista que os pensadores franceses estavam mais

preocupados em empregar o termo “civilização”.

Se abre então uma oposição entre “civilização” e “cultura”, pois tudo que é

considerado genuíno e vai ao encontro do enriquecimento intelectual e espiritual, vai ser

atribuído à cultura. Já o que é considerado apenas como superficial, leviano, sem

profundidade vai pertencer a civilização. Sendo assim, forma-se a ideia de que a nobreza da

corte ao ser civilizada, é limitada de cultura; assim como o povo também não alcançou essa

cultura, cabendo à intelligentsia a responsabilidade de elevar o nível e desenvolver a cultura

alemã.

Portanto, como salienta Elias (apud Cuche, 1999), essa tomada de consciência vai dar

ênfase na oposição de sentidos entre as palavras “cultura” e “civilização”, que se move pouco

a pouco de uma oposição social para uma oposição nacional. A partir do século XIX a noção

alemã de “Kultur” se configura como uma visão particularista, se opondo à visão universalista

francesa de “civilização”. Essa noção particularista abre procedentes, ainda que de certa

maneira isolada, para a elaboração a partir de Johann Gottfried Herder (1774), de uma

concepção que não existe apenas uma cultura universal, mas sim uma diversidade de culturas.

Para ele cada povo tem sua própria cultura com um destino específico a realizar. Por assim

dizer, Herder foi precursor do conceito relativista de “cultura”.

Os séculos XVIII e XIX foram marcados pela continuidade do pensamento

universalista na França, ainda demarcada pela ótica da unidade do gênero humano. Os

pensadores franceses acreditam que existe antes de uma “cultura nacional”, uma “cultura

humana”, recusam então a formulação alemã de oposição entre cultura e civilização. Para os

franceses, se fazem pertinentes à sua nação todos aqueles que se reconhecem nela,

independentemente de quais sejam suas origens (Cuche, 1999).

No século XX essa rivalidade entre os nacionalismos francês e alemão vai acentuar o

debate ideológico entre as duas concepções de cultura. O debate franco-alemão entre os

séculos XVIII e XX, como afirma Cuche (1999), é arquetípico das duas concepções de

cultura, sendo uma universalista (francesa), que privilegia a unidade, mas diminui as

15



diferenças; e a outra particularista (alemã), que legitima e valoriza a diversidade entre as

culturas e servem de sustentação para a definição do conceito de cultura nas ciências sociais

contemporâneas.

Por fim, pode-se observar que o debate em torno do conceito de cultura se expressa

num amplo campo de reflexões e perpassa as várias áreas do conhecimento, onde seus

significados não são substituídos e sim complementados. Ao longo da história, se

configuraram três formas de abordar o termo cultura (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 201): a

primeira, que seria um entendimento mais amplo da concepção de cultura como um “modo de

vida global”, que representa nessa sociabilidade capitalista uma cultura da sociedade burguesa

dividida em classes, que demarca uma determinada época histórica, que dessa forma

acompanha os desdobramentos políticos e sociais da história; já a segunda compreensão está

relacionada com um sentido mais individual, que seria a cultura como “processo íntimo de

refinamento intelectual”; a terceira compreensão, com sentido mais restrito, coloca a cultura

na esfera da produção artística, ou seja, a cultura representada pelas expressões artísticas.

Almeja-se dessa forma traçar um desenvolvimento sobre a formulação da noção de

cultura dentro da tradição marxista, que com o desenvolvimento das ideias modernas,

colocando o homem como ponto central da discussão, vai ressaltar a capacidade humana não

só de compreender, mas de construir uma ordem social humana. Assim como destaca Bezerra

e Bruziguessi (2019, p. 202), “a cultura se coloca, diretamente, na intervenção humana sobre a

natureza e a sociedade”.

1.2 CULTURA E CONSTRUÇÃO DA HEGEMONIA

Como apreendido, o debate do conceito de cultura apresenta grande complexidade por

estar em constante movimento, sempre ganhando novos significados, concepções e relações,

de forma que os mesmos se tornaram complementares e não substituídos um pelo outro. Os

debates em torno das formulações de seu conceito se dão então em uma esfera ampla de

reflexão, percorrendo as diversas áreas do conhecimento, atribuindo-lhe novas e significativas

resoluções. Portanto, pretende-se, de maneira objetiva, assimilar fundamentos para uma

compreensão marxista do conceito de cultura.

Bezerra e Bruziguessi (2019) destacam que a conceituação do termo cultura na

tradição marxista coloca e pensa o ser humano enquanto ser social, definindo suas

características para além de condições apenas biológicas. Nesse processo, a cultura

desempenha papel fundamental, influenciando diretamente na compreensão dessa unidade do

16



ser social, dessa forma “o processo que se inicia com o trabalho encontra na cultura um

prolongamento e uma maior complexidade” (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 202).

É na esfera da produção que se origina a sociabilidade humana, mas ela se

complexifica no seu processo de reprodução social, o trabalho está então na origem da

formação da sociabilidade, ou seja, é imprescindível a função do trabalho na construção de

um modo de vida, logo de um modo de pensar, contribuindo assim para o processo de tomada

de consciência. Antunes (2009, p. 141), fundamento no pensamento de Lukács, destaca o

quão indispensável é compreender o papel ontológico do trabalho, mas também apreender

“sua função na constituição do ser social, como ser dotado de autonomia e, por isso,

inteiramente diferente das formas de ser antes”. O fundamento da concepção marxista de

cultura se consolida justamente em compreender sua associação com o conceito de trabalho.

Assim, o que funda o materialismo histórico é a certeza de que os indivíduos
são constituídos por suas condições materiais de produção. Na busca da
satisfação de suas necessidades, os homens produzem seus próprios meios de
existência. Assim, o que produzem e como produzem são os
elementos-chave para a compreensão da sociabilidade humana em diferentes
tempos históricos. O modo de produção constitui, dessa forma, o elemento
fundador das sociedades e dos próprios homens enquanto seres sociais
(Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 205).

A partir do materialismo histórico, o ser humano se funda historicamente, num

primeiro momento, por meio de sua relação com a natureza e depois constitui sua relação com

os demais seres humanos. Antunes (2009, p. 139) ajuda a compreender essa relação

(homem-natureza) ao dizer que “o trabalho, entendido em seu sentido mais genérico e

abstrato, como produtor de valores de uso, é expressão de uma relação metabólica entre o ser

social e a natureza”. Com o maior desenvolvimento da práxis social, paralelamente ao

processo anterior aqui descrito, formam-se inter-relações com outros seres sociais,

constituindo a práxis social interativa, que tem como objetivo o convencimento dos mesmos a

praticar determinado ato teleológico, tal processo contribui para a ação entre seres sociais.

Com o aparecimento de formas mais complexificadas da práxis social, as
ações interativas, estas acabam assumindo uma supremacia frente aos níveis
inferiores, ainda que estes continuem permanentemente sendo a base da
existência daquelas. É exatamente nesse sentido que Lukács define-as como
sendo posições teleológicas secundárias, em relação ao sentido originário do
trabalho, das posições teleológicas primárias, que têm um estatuto
ontológico fundante (Antunes, 2009, p. 140).

17



Neste processo de socialização que o homem se torna consciente e com capacidade de

refletir sobre sua vida material. Essa relação entre os homens é condicionada pelo modo de

produção, é então o que dá sentido à produção material, pois ao originarem seus instrumentos

de existência, indiretamente criam sua própria vida material. Desta forma, “da relação do

homem com a natureza, na busca da satisfação de suas necessidades, podemos extrair os

pontos essenciais da discussão marxiana sobre a questão do trabalho em toda a sua riqueza de

determinações” (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 206). Portanto, o trabalho inicia todo este

processo de sociabilidade humana.

É desse processo de produção material que se projetam as condições de formação da

consciência social e os produtos desta consciência. Nessa atividade, a cultura está intrínseca

ao desenvolvimento do ser consciente, onde em cada modo de produção com características

próprias, produz sua cultura. É, portanto, esse ser social que se configura com o processo de

formação da consciência sobre si mesmo e sobre a natureza, “que irá construir um universo

cultural correspondente, um modo de vida próprio a estas relações entre os seres humanos, a

natureza e a sociedade” (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 207).

A partir disso, estão evidenciados os princípios da relação entre trabalho e cultura

enquanto partes constitutivas do ser social. Dessa forma,

[...] a cultura se apresenta, nesta discussão, como um conjunto de elementos
simbólicos, como um modo de sentir, pensar e viver que se constrói e se
define em sociedade, a partir dos enfrentamentos e das soluções que este
próprio agrupamento consegue desenvolver. A cultura seria, então, o
componente, junto com o trabalho, de uma sociabilidade, necessária
enquanto espaço de reprodução de determinadas relações sociais. Este nos
parece ser o elemento principal do debate sobre a cultura no interior da
tradição marxista. Estamos afirmando, assim, que a produção de ideias, de
representações, da consciência, do universo simbólico está, num primeiro
momento, necessariamente ligada à atividade material, está condicionada por
um determinado desenvolvimento de forças produtivas e das relações que a
elas correspondem (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 208).

Pode-se sintetizar que a cultura é esse universo dinâmico onde a “consciência social

constrói este conhecimento e esta reflexão acerca da realidade histórica passada, presente e

futura” (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 212), no qual os homens e as mulheres em seu

processo de desenvolvimento se entendem com outras necessidades, que não apenas de ação

sobre a natureza. A vista disso, é perceptível apreender a cultura enquanto mediação, que

interligada à produção material tem capacidade de acompanhar e de dar nova direção ao seu

18



fluxo, podendo influenciar inclusive em sua correlação de forças e no decorrer da luta de

classes (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 212).

Buscando apreender maior conteúdo sobre cultura dentro do campo marxista, Antônio

Gramsci traz importantes reflexões, significados novos e alusivos, até mesmo únicos. Onde

pode-se perceber que “devido ao fato de sua obra ser marcada por uma profunda

universalidade, o que o tornou capaz de ultrapassar os limites dos estudos estritamente

culturais próprios de sua época e tratar da realidade social em sua totalidade” (Lima, 2014, p.

45).

Dessa maneira, os estudos do autor se colocam com relevante destaque, pois ao passo

que se coloca dentro da tradição fundada por Marx, também avança na compreensão em torno

do conceito de cultura, trazendo novas reflexões. É interessante compreender o tempo

histórico e os acontecimentos no campo político em que Gramsci teve contato ao elaborar

suas formulações teóricas, bem como ter a compreensão que seus entendimentos sobre cultura

foram se moldando e expandindo-se para novas concepções, ao passo que seu pensamento e

consciência se ampliam (Lima, 2014).

O autor sempre evidenciou, ao falar de cultura, que a mesma não se separa da história

e da política. Em um primeiro momento, por volta do ano de 1917, por meio de uma visão

ainda fortemente influenciada pelo idealismo, “entendia que uma solução para o problema

cultural seria arrancar o privilégio de uma classe à cultura, reestruturando e expandindo o

sistema educacional” (Lima 2014, p. 47). Posteriormente, sob uma influência mais fortemente

marxista, ele passa a interpretar a cultura como elemento importante para vencer a exploração

e alienação na qual estamos subjugados. Assim, o que era uma habilidade crítica individual,

passa a ter características coletivas.

Muda-se, portanto, o foco ao indagar sobre a noção de cultura, sob essa nova

influência e num processo de autoconhecimento e formação de consciência, Gramsci passa a

conhecer a si mesmo, as relações sociais do qual faz parte e logo sua condição de classe,

sendo um passo fundamental na direção de reconhecer que é a partir da realidade concreta em

que os indivíduos estão inseridos que se colocam as possibilidades de transformação. Como

coloca Lima (2014), nesse momento fica claro que para Gramsci, por meio da cultura, o

homem forma sua consciência e por consequência se conhece como sujeito histórico.

Nesse processo de autoconhecimento e tomada de consciência, se coloca também no

desenrolar desse caminho a necessidade de compreender nossa própria condição de classe, o

que podemos chamar de tomada de consciência de classe. A cultura desempenha fundamental

influência nesse processo, servindo como ferramenta de organização e formação para atuação

19



política, ao passo que a classe trabalhadora precisa “disciplinar” sua atuação política na

sociedade. É dessa forma que, por meio do pensamento de Gramsci, “cultura se aproxima

mais de um conceito político e se torna mais marcada a ênfase sobre o caráter de classe desta”

(Lima, 2014, p. 48).

Reafirmando desse modo outra perspectiva de enxergar a contribuição da cultura e a

maneira que ela pode ser organizada, Lima (2014, p. 49) explica que Gramsci acreditava

[...] em uma formação cultural como possibilidade de ação, em que a cultura,
agora como uma junção de valores coletivos e visão de mundo, é coletiva na
medida em que forma a consciência de uma classe. Trata-se de uma luta que
seja, também, ideo-cultural, entendida como frente fundamental para a
hegemonia e assim, para a revolução.

Ao adentrar nas formulações de Gramsci nos deparamos com conceitos fundamentais

para compreensão em torno do debate de cultura dentro da tradição marxista, sendo eles:

conceito de sociedade civil, Estado ampliado, aparelhos “privados” de hegemonia e

hegemonia. São esses conceitos dos quais vamos nos atentar neste momento, para assim

construir uma reflexão de qual caminho deve-se traçar para a consolidação de uma “nova

cultura”, “de que forma uma cultura especificamente proletária poderia ou deveria ser, como

ela está relacionada com a cultura burguesa e ainda, como ela pode ser organizada na prática”

(Lima, 2014, p. 48).

Para que possamos falar do conceito de Estado ampliado em Gramsci, é fundamental

retornarmos ao conceito de Estado em suas características fundamentais no período dos

principais marxistas anteriores à Gramsci. O Estado conhecido por Marx, Engels e Lenin

tinha como principal característica a sua face repressiva (Coutinho, 1999), sendo o que

Gramsci trataria por “Estado em sentido estrito”, que estabelecia uma relação com o

proletariado baseada na repressão. Esse modelo de Estado foi eficiente ao longo da história

para a manutenção da ordem vigente, porém as transformações ocorridas na virada do século

XIX para o século XX trariam novos desafios a esse modelo, sendo desenvolvidas novas e

mais eficientes formas que não mais apenas por vias de coerção e pelas instituições

repressivas do Estado, mas também pelo consenso, que é obtido pela aceitação das ideias e

valores impostos pela classe dominante por outros setores da sociedade. O desenvolvimento e

complexificação da sociedade civil proporciona a formação e ampliação de um conjunto de

aparelhos “privados” de hegemonia. Tais aparelhos representam o conjunto de instituições

que disseminam e sustentam a hegemonia de uma determinada classe. São através destes

20



aparelhos que o consenso é disputado, a partir de onde determinados valores, crenças e

normas sociais, que legitimam ou questionam a ordem existente, são difundidos.

Dessa forma, os aparelhos de hegemonia da burguesia fazem com que as classes

trabalhadoras aceitem e interiorizam a ideologia dominante como algo natural, dificultando a

contestação dessa ordem, permitindo que a classe dominante mantenha seu poder sem recorrer

exclusivamente a força.

No pensamento de Gramsci, evidenciado por Lima (2014), a esfera econômica é a

estrutura produtiva, onde as classes se formam, e a esfera política seria a superestrutura, que é

onde as classes colocam em disputa seus projetos societários, com o objetivo da dominação,

do exercício do poder. Logo, a fórmula de Gramsci de “sociedade civil + sociedade política”

formam o Estado ampliado, que faz parte então da superestrutura. Desse modo, “a sociedade

civil se materializa através dos aparelhos “privados” de hegemonia, enquanto a sociedade

política se manifesta através dos aparelhos coercitivos, administrativos e burocráticos do

Estado” (Lima, 2014, p. 50). Sociedade política e sociedade civil formam então a concepção

sobre Estado ampliado. Com a complexificação das sociedades capitalistas de início do século

XX, só é possível pensar o Estado a partir desses dois campos indispensáveis dentro da

superestrutura.

O conceito de sociedade civil, para Gramsci, está diretamente relacionado à

superestrutura, uma parte da sociedade que abrange as ideias, instituições e organizações que

moldam a vida social, cultural e ideológica. Na sua visão, a sociedade civil se refere ao espaço

onde os indivíduos e grupos sociais, como sindicatos, igrejas, escolas, mídia, atuam e

interagem fora do controle direto do Estado. É nesse âmbito que a hegemonia é construída e

disputada.

A esfera da sociedade civil se configura como um espaço de disputa entre diferentes

projetos de sociedade, sendo um espaço de luta ideológica e difusão de valores, espaço de

disputa de hegemonia entre as classes sociais. Os aparelhos “privados” de hegemonia

desempenham um papel crucial na luta de classes, pois atuam tanto na defesa de interesses

que promovem a emancipação social quanto na legitimação da exploração. Esses aparelhos

podem reforçar a hegemonia da classe dominante ao difundir ideias e valores que promovem

a aceitação da ordem vigente (Gramsci, 1999).

Alencar (2017, p. 185) explica que “a hegemonia está vinculada a um processo amplo,

que aponta para a instauração de novas relações sociais no âmbito econômico e político, mas

significa, também, a construção de um novo modo de vida, de uma nova conduta ética e

moral”. Constata-se, dessa forma, que a classe trabalhadora disputa o consenso na sociedade

21



civil, através dos aparelhos “privados” de hegemonia para consolidar seu projeto societário,

contrário ao projeto hegemonizado pela burguesia.

Para além desse entendimento, os aparelhos “privados” de hegemonia estão ligados a

forma como se constrói a narrativa de disputa de hegemonia na sociedade capitalista, não só

na esfera social como também na política e econômica, relacionada também em como

construir meios de materializar e propagar o projeto societário da classe trabalhadora. Ou seja,

forjar uma contra-hegemonia, com o objetivo de se tornar hegemônica.

Esse processo põe a possibilidade das classes subalternas, através de sua
ação política e concepção de mundo, tornarem-se uma classe hegemônica,
mantendo articuladas forças sociais heterogêneas. A questão primordial de
uma concepção de mundo é unificar, dar unidade ideológica a um bloco
social heterogêneo, realizando, pois, um processo de hegemonia (Alencar,
2017, p. 186).

Criar assim um consentimento junto a sociedade, pela conquista e convencimento dos

sujeitos, ciclo que perpassa a disputa que é ideológica e política, mas também cultural, pois

representa um modo de vida. Como salienta Alencar (2017), ao dizer que para a

movimentação da construção de hegemonia da classe trabalhadora, Gramsci coloca a

necessidade de forjar uma vontade coletiva “nacional-popular”2, que prevê assim uma série de

preparos e fatores para sua consolidação.

Adiante a esses desdobramentos, Lima (2014) explica que Gramsci busca encontrar

respostas partindo do pensamento de dois tipos de sociedades, sendo as de tipo “oriental” e as

de tipo “ocidental”. Os estudos a respeito destas sociedades são realizados em relação à

autonomia e ao nível de complexidade da sociedade civil. Como elucida Lima (2014), o

Estado na sociedade de tipo “oriental” é muito forte, ao passo que a sociedade civil é fraca,

características próprias de sociedades onde o capitalismo ainda não se complexificou e as

classes sociais ainda estão se definindo. Dessa forma, a tomada de poder direta, violenta, deve

ser a base de sustentação que encaminha a revolução, por se tratar de uma sociedade baseada

na dominação e nas relações de coerção.

2 Bezerra (2012, p. 148) nos ajuda a compreender o que seria essa vontade coletiva nacional-popular. A autora
foi precisa ao definir que “a vontade coletiva tem origem [...] na base material, no universo econômico, mas deve
ser justamente o elemento capaz de superar este âmbito meramente econômico-corporativo, estando sempre
vinculado a determinado fim ético-político [...] A vontade coletiva, pressupõe, portanto, um certo grau de
homogeneidade e organicidade a ser permanentemente conquistado, renovado e fortalecido.” Ou seja, a autora
destaca o desenvolvimento da consciência meramente econômica para a consciência política, isto é, a
consciência de classe, a fim de transformar a sociedade, e alerta que tal transformação precisa, necessariamente,
organizar coletivamente a vontade, os anseios das classes subalternas. Em outras palavras, estamos lutando pela
transformação da sociedade, uma nova forma de organização humana e, para isso, essa nova forma precisa estar
bem organizada e homogeneizada a fim de superar a sociedade de classes.

22



A sociedade de tipo “ocidental”, por outro lado, tem uma relação mais equilibrada

entre o Estado, em sua concepção restrita, no que Gramsci vai chamar de sociedade política, e

a sociedade civil, onde o poder é exercido por uma classe que detém a hegemonia. Nesse

caso, “para uma transformação revolucionária, a luta política é muito mais complexa e exige

esforços na conquista de hegemonia que, além da dominação e da coerção, seria construída

através do consenso e da direção” (Lima, 2014, p. 52). Pode-se perceber que para cada tipo de

sociedade se projetam diferentes estratégias de luta para a conquista do poder.

Portanto, Alencar (2017) coloca que esse movimento se expressa na habilidade da

classe trabalhadora de instituir mecanismos de relações e intervenção, de se projetar então

com capacidade de direção das massas, materializando uma hegemonia da classe

trabalhadora. Direção essa que caminha na formulação de uma nova concepção de sociedade,

pois “o proletariado pode se tornar classe dirigente e dominante na medida em que consegue

criar um sistema de alianças de classe, que lhe permita mobilizar contra o capitalismo e o

Estado burguês a maioria da população trabalhadora” (Gramsci apud Lima, 2014, p. 53).

Consequentemente, Gramsci enfatiza que um determinado grupo social, já antes da

conquista do poder, pode e deve ser a classe dirigente e hegemônica - ainda que não em sua

totalidade -, sendo então um passo indispensável para a conquista do poder. O que

corresponde à necessidade de construção de uma vontade coletiva, onde ser dirigente e ser

hegemônico perpassa por meio do consenso a ser conquistado, em torno de um outro modo de

vida, outro modo de pensar, de uma nova cultura (Alencar, 2017).

Sendo assim, como diz Alencar (2017), é necessário forjar sujeitos que vão dirigir

política e ideologicamente a classe trabalhadora. É possível elucidar que se coloca a

necessidade de disputa do consenso para o processo de organização e conscientização dos

trabalhadores. Para Gramsci os mecanismos essenciais nesse processo são o partido e os

intelectuais. Como explica Alencar (2017), este primeiro tem como função organizar a

reforma intelectual e moral, sendo um passo indispensável para o deslinde da vontade coletiva

nacional-popular, onde os intelectuais possuem uma função social nesse processo de reforma,

a de darem coesão e organicidade na construção de hegemonia das classes sociais. Mas não se

pode deixar de evidenciar que cada classe busca originar seus próprios intelectuais orgânicos.

Para Jacomini (2022), em sentido gramsciano, os intelectuais orgânicos exercem a

função de elaborar, organizar e dar coesão a uma determinada concepção de mundo, isto é, a

uma ideologia. Gramsci também diz que todos os homens são intelectuais no sentido de

atividade humana vinculada ao intelecto, onde todos os homens estão participando de

determinada concepção de mundo. No entanto, o próprio teórico alerta que nem todos os

23



homens exercem a função de intelectual na sociedade pois, para ele, a natureza dos

intelectuais orgânicos é organizar a reforma moral e intelectual da sociedade.

Assim, apesar da ampliação do conceito de intelectual, no qual Gramsci
considera que todos os homens são intelectuais, ele reconhece que há na
sociedade aqueles que desempenham a função de organizadores e dirigentes
na elaboração e na divulgação de uma concepção de mundo, que articula
teoria e prática e contribui para a autoconsciência da massa humana por meio
de distintas formas de organização (Jacomini, 2022, p. 128)

Nesse sentido, para Gramsci, os intelectuais orgânicos também têm a tarefa de

trabalhar de forma permanente para desenvolver o nível intelectual das massas a fim de

superar o “senso comum” no sentido de uma nova concepção de mundo que, quando

compreendida e assimilada pelas massas, se transformaria numa nova filosofia, uma nova

cultura. Ou seja, a função do intelectual orgânico é dar homogeneidade e consciência de

classe, direcionando culturalmente estas classes a fim de impulsioná-la a um movimento de

autoconhecimento, auto organização e “preparação para o enfrentamento político na luta pela

posição hegemônica na sociedade (Bezerra, 2012, p. 143).

Vale ressaltar que o termo “senso comum” está entre aspas pois, conforme Bezerra

(2012), Gramsci identificou que há um senso comum composto por aspectos acríticos,

incoerentes, inconsequentes, sem reflexão e ação aprofundadas desse tempo histórico. De

modo alternativo ao “senso comum”, Gramsci usa o termo “bom senso” se referindo como

uma “filosofia superior”, no sentido de formulações mais aprofundadas sobre o mundo. E é

exatamente aqui que entraria a função do intelectual orgânico de desenvolver intelectualmente

as massas do senso comum para o bom senso.

A sociabilidade hegemônica do modo capitalista de produção carrega a exploração e

alienação como características fundamentais, onde a classe trabalhadora, envolvida nessas

relações sociais, absorve e reproduz uma forma de pensar alienada, na qual sua consciência a

respeito das condições sociais de vida é distorcida e encoberta. Gramsci vai dizer, como

enfatiza Lima (2014), que a classe trabalhadora foi habituada a pensar dentro do “senso

comum”, o que restringe sua compreensão sobre as raízes dos problemas estruturais, o que

limita também sua capacidade de ação, visto que a maioria de suas reações se dê de forma

pontual e imediatista.

Por isso a disputa de construção de uma contra-hegemonia se coloca como

fundamental para o processo de “reforma intelectual e moral, condição essencial para a

explicitação da vontade coletiva nacional-popular” (Alencar, 2017, p. 189), o que pressupõe

24



difundir uma nova concepção de mundo, uma nova cultura, constituindo o novo homem,

elevar o nível de consciência popular representando os interesses, concepções e vontades do

povo (Alencar, 2017). Portanto,

[...] para que as classes sociais subalternas exerçam sua hegemonia, há a
necessidade da reforma intelectual e moral, para a instauração de novas
relações entre os intelectuais e o povo, propiciando a elaboração de uma
nova concepção de mundo que, partindo de elementos desagregados do
senso comum, proceda à crítica desses elementos, elevando-os ao que
Gramsci denomina de “bom senso”, tornando-os, enfim, uma ordem
intelectual unificada com o que existe de mais progressista na cultura
mundial (Alencar, 2017, p. 186, grifo do autor).

Para que então se caminhe na direção da construção de uma contra-hegemonia, que

deve ser cultural e ideológica, pautando um novo projeto de sociedade, é imprescindível que a

classe trabalhadora seja protagonista desse processo, bem como forjar a formação de uma

consciência crítica da realidade, construindo os intelectuais orgânicos da classe trabalhadora.

Por isso a necessidade de construir uma vontade coletiva nacional-popular, que:

[...] deve ser precedida pela instauração de uma reforma intelectual e moral,
responsável por uma transformação do modo de ver, sentir e representar a
realidade e pela organização de uma concepção do mundo, enquanto
expressão das necessidades históricas da classe fundamental a que se
vincula. A reforma intelectual e moral – a fim de consolidar a hegemonia de
um novo bloco histórico, propiciar a expressão coerente e sistemática de uma
nova concepção do mundo – é responsável, também, por instaurar uma
relação orgânica entre os intelectuais e o povo, contribuindo para a
constituição histórica das classes sociais. Significa a criação de uma nova
cultura, de uma verdadeira reforma intelectual e moral, com a gênese de um
novo homem, com a compreensão crítica de si mesmo e do mundo (Alencar,
2017, p. 185).

Gramsci enxerga a cultura como atividade de pensamento, capacidade de relacionar

causa e efeito, assim é possível afirmar que todos os sujeitos conseguem fazer esse

movimento, porém

[...] alguns homens são cultos empiricamente, não organicamente. Nesse
sentido, o pensamento do senso comum deveria então ser elevado ao “bom
senso”, que seria essa capacidade do reconhecimento, da crítica, o
entendimento claro do seu lugar nas relações sociais capitalistas, bem como
a consciência de sua capacidade de transformação (Lima, 2014, p. 55, grifo
do autor).

Os sujeitos que vão contribuir para organizar esse processo serão os intelectuais da

classe trabalhadora. O avanço deve se dar por meio da organização da consciência, que não se

dá em esfera individual, e simultaneamente à organização política da classe trabalhadora.

25



Mas é importante salientar que o modo de pensar da classe trabalhadora não deve ser

represado e nem substituído, também não deve cair no equívoco de separação entre “cultura

moderna” e “cultura popular”. A falta de uma consolidação forte de hegemonia em torno da

elevação da vontade coletiva nacional popular, pode culminar no afastamento dos intelectuais

perante o povo, dessa forma,

[...] para Gramsci, no âmbito da cultura, o nacional-popular representa,
portanto, a oposição efetiva àquela tendência que reforça a cisão entre os
intelectuais e o povo, dando ensejo a uma cultura de elite, incapaz de
reportar-se às necessidades históricas das classes populares. (Alencar, 2017,
p. 191).

Dessa forma, a construção de uma hegemonia da classe trabalhadora perpassa a

construção de uma vontade coletiva nacional-popular, que vai ser então mediada pela

passagem de percepção do senso comum, para elevação dos processos de consciência, no que

Gramsci vai chamar de bom senso. Os sujeitos que irão contribuir nesse processo organizativo

da classe trabalhadora serão os intelectuais orgânicos comprometidos com os interesses da

classe trabalhadora, tais como movimentos sociais, sindicatos e partidos políticos que

constroem um projeto contra-hegemônico; que estejam preparados e munidos de formação

política e terão grande papel de combinar o conhecimento teórico com as práticas populares,

tendo em vista assim a elaboração de um processo de organização da cultura por meio do

trabalho de base junto ao povo. Como pode-se elucidar no apontamento de Alencar (2017, p.

185), “é, pois, na sociedade civil que as classes sociais, através de processos de direção e

consenso, procuram estabelecer sua hegemonia”.

26



CAPÍTULO 2 - MOVIMENTOS SOCIAIS, EDUCAÇÃO POPULAR E TRABALHO

DE BASE

“Num país como o Brasil, manter a esperança viva é em si um
ato revolucionário.”

Paulo Freire

Para falar de trabalho de base é preciso falar de educação popular, que apresenta

diferentes concepções e abordagens ao longo da história, sendo importante analisarmos a

emersão do debate sobre a educação popular na sociedade brasileira a partir dos anos de 1930,

contexto marcado por profundas mudanças econômicas, políticas e sociais. Para isso, é

preciso considerar que a educação é um espaço de disputa ideológica entre projetos de

sociedade e que a sistematização da ideia de popularizar a educação foi em oposição direta à

manutenção da educação hegemonizada pela burguesia no século XX no Brasil (Paludo,

2000).

Se a educação como conhecemos atualmente se traduz em formas, métodos, técnicas e

ideias, como será que o rumo da educação foi se constituindo, se formando, se moldando e

qual a relação com os acontecimentos históricos - aqui dizendo que existem diversos meios de

pensar e entender o debate em torno da educação. Entendida como um campo de disputa,

importante compreender como e quando começou a se articular uma concepção que se

contrapunha a concepção de educação “tradicional”, emergindo assim a noção de Educação

Popular.

É preciso dizer que este movimento deve levar em conta os fatores ligados à história e

ao desenvolvimento da sociedade capitalista. A partir deste contexto sociopolítico e a

compreensão da importância do papel da educação para a formação humana, construir uma

concepção de educação que caminhe no sentido da construção de uma alternativa societária

(Paludo, 2000).

Podemos dizer então que a educação possui uma função social da qual está atrelada

diretamente a manutenção da ordem e aos interesses de uma classe social hegemônica. Deste

modo, iniciam-se processos de reflexão para a elaboração de uma nova concepção de

educação, da qual se preocupa com a participação ativa da população na construção de

conhecimento e no processo de transformação social. Procura-se identificar como e sobre qual

contexto começou a se desenvolver uma concepção do que chamamos de educação popular,

que visa sobretudo superar as estruturas tradicionais de ensino autoritárias e hierarquizadas,

promovendo a participação ativa dos alunos no processo de aprendizagem (Paludo, 2000).

27



Para isso é indispensável recorrer a Paulo Freire, que acreditava na educação como

ferramenta de transformação, que deveria ser utilizada para proporcionar conhecimento às

pessoas, para compreenderem e transformarem sua realidade social, contribuindo para a

construção de uma sociedade menos desigual. Cabe observar que a política educacional

brasileira não foi capaz de garantir acesso e permanência ao grande contingente de

trabalhadores, fazendo com que a educação seja um problema social não resolvido em nossa

sociedade (Paludo, 2000).

Dessa forma, neste capítulo será realizada uma contextualização que se dará desde a

Primeira República, passando pelo processo de redemocratização do Brasil e encerrando-se

no início dos anos de 1990, buscando compreender qual cenário em que se estabelece uma

concepção de Educação Popular no país, sobretudo por meio dos movimentos sociais

populares que partem da perspectiva da defesa de uma educação que contribua para o

processo reflexivo e conscientizador das classes populares. Os estudos e análises terão como

base fundamental as contribuições teóricas de Paulo Freire acerca da Educação Popular como

prática Libertadora para a ação política e formação de militantes. A conceituação acerca do

trabalho de base se dará por meio da contribuição histórica do Centro de Educação Popular

(CEPIS).

2.1. MOVIMENTOS SOCIAIS E A EMERGÊNCIA DA EDUCAÇÃO POPULAR

Num quadro de problemas sociais não resolvidos, o acesso/permanência
("exclusão da e na escola") e a qualidade do ensino das classes populares,
bem como a função social da educação (seus fins) e a sua sustentação
financeira (meios) são, de um lado, motivo de análises, pesquisas e acirradas
discussões e, de outro, problemas crônicos da educação brasileira
evidenciando que ela é uma das questões sociais não resolvidas em nossa
sociedade (Paludo, 2000, p. 98).

Todo processo de contextualização histórica sobre uma realidade nacional específica,

como a brasileira, não é possível ser feita descolada do contexto internacional, pois este

influencia diretamente em como as forças políticas e sociais, as lutas sociais e a conjuntura se

desdobram nacionalmente. A década de 1920 foi fortemente marcada por medidas de

repressão, o pós-Primeira Guerra Mundial (1914-1918) e o acontecimento da Revolução

Russa (1917), moldando de forma muito direta o comportamento e intervenção da burguesia

brasileira sob os rumos econômicos e políticos do país, com ênfase na forma predatória e

28



esmagadora que atua em relação à classe trabalhadora e qualquer forma de organização social

e política que se opõe à ordem estabelecida (Giannotti, 2007).

O medo constante de rebeliões e manifestações avançarem faziam com que os

governos desse período tivessem práticas repressivas que atingiam profundamente os

trabalhadores. Entretanto, havia visões de interesses distintos no meio da burguesia, alguns

apostavam num processo de modernização das estruturas políticas do Brasil. Giannotti (2007)

aponta que este grupo defendia uma visão mais nacional e enxergavam a industrialização

como o caminho ideal para o desenvolvimento da modernidade, em oposição à velha política

‘café com leite’3 dos donos das terras e do fenômeno político do ‘coronelismo’4 (Saviani,

2011).

O café nesse período era o principal produto de exportação brasileiro, por meio dele

foi possível avançar em setores como a urbanização e industrialização, a construção de

estradas de ferro possibilitou o aumento da capacidade de exportação tanto em quantidade,

tempo e custos menores do café. Santos (1994) compreende esse processo de modernização

capitalista como uma revolução burguesa, onde a classe ascendente, a burguesia, toma o

controle político e econômico do Estado, promovendo transformações sociais, econômicas e

culturais condizentes com os interesses do capital.

É possível perceber alguns indícios dessa revolução quando começa a se formar um

núcleo urbano, próximo às estações das ferrovias, atraindo força de trabalho imigrante para os

afazeres mecânicos. Saviani (2011) relaciona o surgimento dessas primeiras atividades

industriais como uma transição de regime e de classe dominante, da Monarquia para o modelo

de República.

A República Velha ou Primeira República (1889-1930) pode ser vista como o auge da

economia cafeeira agroexportadora, que facilitou a acumulação de capital dos grandes

produtores de café e consequentemente impulsionou o surgimento da industrialização no

Brasil. As oligarquias rurais nesse período ainda se mantém no poder numa aliança

organizada pela política chamada de ‘café com leite’, onde as eleições são realizadas na base

do ‘coronelismo’ a qual configura uma estrutura econômica e social ainda atrasada (Leal,

1975, p. 20 apud Saviani, 2011, p. 188-189). Mas fato é que a exportação acelerada do café

4A Política do coronelismo no Brasil durante a República Velha (1889-1930) pode ser analisada como um
fenômeno de poder local e controle social exercido por coronéis, que eram líderes políticos regionais. Se
caracteriza pela manutenção de relações de clientelismo (oferta de favores, benefícios) em troca de apoio político
e lealdade, e assim se manterem no poder.

3A Política do “café com leite” foi um arranjo político entre as oligarquias estaduais de São Paulo e Minas
Gerais, principais produtores de café com leite da época. Essa aliança buscava a manutenção do poder político e
a estabilidade econômica em um período marcado por tensões sociais e conflitos políticos.

29



resultou em altos lucros, propiciando um maior desenvolvimento acompanhado de uma

complexidade social que só crescia.

Santos (1994) apresenta essa complexidade social crescente sob a concepção de um

caráter particular da revolução burguesa, profundamente dependente em relação às potências

capitalistas centrais e sem uma ruptura com as estruturas agrárias e oligárquicas do período

colonial, perpetuando a concentração de terra e poder nas mãos das classes dominantes

agrárias.

Abriu-se precedentes para o desenvolvimento do projeto da modernidade, “o Brasil,

durante esta década, viveu as dores do parto da passagem de país agrário, marcado pela sua

tradição escravagista, para país moderno, no caminho da industrialização” (Giannotti, 2007, p.

86). Enquanto isso, com a Revolução Russa, os partidos comunistas surgem por todo o

mundo, ao passo que o movimento anarquista perdia sua força e influência, sendo substituído

especialmente pelos comunistas. A divisão entre anarquistas e comunistas era cada vez mais

evidente, ambos discordavam de qual seria o rumo a se tomar para chegar ao socialismo, a

pergunta que se fazia era “reforma ou revolução?”, esse dilema “passou a ser o divisor de

águas entre os trabalhadores que lutavam por uma nova sociedade” (Giannotti, 2007, p. 87).

No Brasil não seria diferente, em 1922 é fundado o Partido Comunista.

Todavia, se de um lado havia respostas pela via da coerção, do outro havia a

organização da classe trabalhadora, que construíram ao longo da história diversas formas de

luta, sendo uma das mais relevantes as greves dirigidas pelos sindicatos, processo que levou a

conquistas de direitos aos trabalhadores. Mas, como já mencionado, toda vez que existiu uma

movimentação dos trabalhadores na reivindicação de melhores condições de vida, a violência

e a repressão do Estado eram sempre utilizadas como formas de controle.

O processo de modernização da sociedade brasileira, que Paludo (2000, p. 98-99)

denomina de Projeto da Modernidade, foi caracterizado pela autora em três momentos de

desenvolvimento: 1) “transição de uma sociedade agroexportadora para uma sociedade

urbano industrial”; 2) “período de afirmação da sociedade urbano industrial”

(nacional-desenvolvimentismo, “Revolução” de 1930, Estado Novo); 3) “consolidação do

Projeto da Modernidade brasileira e golpe militar e a ditadura de 1964”. Na opção de

desenvolvimento adotada nessas três fases é possível perceber uma característica relevante: se

por um lado se conduz o raciocínio do desenvolvimento pelas bases da dimensão econômica,

e que a partir de 1930 passa a ser conduzido pela dimensão industrial modernizadora, por

outro lado não se preocupou em inserir de forma concreta e eficaz as classes subalternas. E aí

que a educação vai desempenhar importante papel, ao propiciar a “universalização do ideal

30



republicano: ordem, progresso e cidadania para todos, valendo-se dos pressupostos liberais

que são o individualismo, a liberdade, a igualdade, a propriedade, a segurança e uma nova

concepção de justiça” (Paludo , 2000, p. 99).

O novo regime e a nova forma de produção que iam se conformando
exigiam a escrita, e a burguesia emergente passou a exigir a instrução.
Esperava-se, entretanto, que pela esfera da cultura, via a universalização da
educação escolar, fosse resolvido o problema social. Ao caos social -
pobreza, miséria e ignorância - deveria contrapor-se uma nova civilização, e
a educação foi chamada a edificar tal façanha. Não se vislumbrava naquela
época, e muitos ainda não querem enxergar agora, que a esfera da economia
e da política, juntamente com uma cultura que, entre outros aspectos,
desvalorizava a população nativa pobre, constituíam os reais obstáculos à
mudança. Não se fez a Reforma Agrária e se importou trabalhadores, no
lugar de aproveitar o "contingente brasileiro de homens, mulheres e jovens
livres", por exemplo (Paludo, 2000, p. 99).

A postura pela inclusão das classes populares de forma “precária, instável e marginal”

(Martins, 1997 apud Paludo, 2000) no Brasil durante o período republicano, refletem-se de

forma objetiva nas análises sobre as políticas públicas em educação. Há que evidenciar que

para o Projeto da Modernidade a educação seria a ferramenta ideal para construção e

enraizamento do “homem novo, do cidadão” (Paludo, 2000), ao mesmo tempo em que as

políticas educativas são seletivas, fragmentadas e segmentadas. Para as classes populares se

resulta na exclusão “da e na escola” e no alto número de não-alfabetizados. Assim, se coloca

um processo de construção de hegemonia que parte do princípio da aceitação dos

fundamentos que guiam a racionalidade da estrutura social, contudo, é importante notar que

esse caminho contém contradições (Paludo, 2000).

Durante a modernização da sociedade brasileira percebe-se diversos ”submomentos”

de reorganização econômica e política, resultando em mudanças significativas tanto nas

políticas governamentais em vários níveis quanto na vida cotidiana das pessoas e nas relações

sociais em geral. Em todas essas ocasiões, qualquer força social que fosse contrária ao que se

buscava estabelecer era tolhida pela violência e coerção. Ao passo que esses pressupostos iam

se consolidando, resultando na legitimação pela sociedade, que passa a aceitar a lógica

imposta, “tem-se as chamadas aberturas, quando se afrouxa a coerção e se trabalha mais na

perspectiva da discussão e do convencimento. Neste momento, que não significa aceitação

por parte de toda a sociedade dos caminhos adotados nem a inexistência de conflitos por parte

dos setores das elites econômicas e políticas, tem-se a hegemonia (Paludo, 2000).

31



A função hegemônica está plenamente realizada, quando a classe no poder
consegue paralisar a circulação da contra-ideologia, suscitando o consenso e
a colaboração da classe oprimida que vive a sua opressão como se fosse a
liberdade. Nesse caso houve a interiorização absoluta da normatividade
hegemônica (Freitag, 1979. p. 36 apud Paludo, 2000, p. 100).

Paludo (2000) elucida que para Paulo Freire, quando a consciência dos oprimidos

ainda não é capaz de desvendar de forma objetiva as nuances das condições de vida, se apega

a resoluções impregnadas de fatalismo, explicações fantasiosas e metafísicas, se colocam em

grau de desvalorização pessoal e supervalorização dos ricos e dos alfabetizados e estudados.

Ao modo que muitas vezes, o ideal do “novo homem” para o oprimido acaba sendo o desejo

de se tornar ele mesmo um opressor. A superação então dessa relação “opressor-oprimido”

para Freire, não pode ser feita apenas por meio da consciência, essa superação para ser

concreta e decisiva há necessidade dos sujeitos se envolverem de forma prática no processo

de eliminação das situações de opressão. Vale destacar que para o filósofo a opressão não se

remete apenas à dimensão da exploração econômica, mas engloba também, “a dominação

cultural e política, as discriminações étnicas, de gênero, religiosas e de orientação sexual, bem

como as relações predatórias com a natureza” (Paludo, 2000, p. 101).

Por consequente, a hegemonia prevê a aceitação dos mecanismos e componentes

constitutivos que instituem a ordem. As soluções sugeridas pelas classes dominantes para os

problemas ignoram os interesses populares e são apresentadas como se fossem opções viáveis

e desejáveis para resolver os problemas de toda a sociedade. É por meio do consenso que se

produz uma aparente homogeneidade, é como se não houvesse interesses diferentes, pode

sugerir uma falta de conflito, isso que a perspectiva dominante quer passar (Paludo, 2000).

Nesse caminho, Paludo (2000) chama atenção para que entre todas essas

movimentações de mudanças no desenvolvimento econômico e da reorganização política se

estabelece uma correlação com as políticas públicas no campo da educação, como também

influencia as reorientações político-pedagógicas e didático-pedagógicas que serão utilizadas

para orientar o cotidiano da escola. Fica evidente aqui “o papel da educação como

fundamental, na medida em que realiza a mediação consciência-mundo para a solidificação no

tecido social da concepção e propostas hegemônicas” (Paludo, 2000, p. 102).

É por isso que é tão importante que o movimento da educação, enquanto
prática social instituída e instituinte das relações sociais, isto é, das relações
culturais, políticas e econômicas e enquanto espaço de construção
contra-hegemônica, não seja dissociado do movimento das forças políticas
que disputam e também negociam entre si os caminhos a serem dados ao
desenvolvimento nacional, sob pena de não conseguir pensar/praticar e

32



propor políticas, processos ou percursos educativos que efetivamente sejam
alternativos, de um lado, às proposições hegemônicas, quando estas não
correspondem às necessidades das classes subalternas, o que, no Brasil,
normalmente acontece e, de outro, que somem na perspectiva de
transformações mais profundas capazes de solapar a aceitação dos
pressupostos que sustentam a materialidade (objetivo) e a racionalidade
(subjetivo) que legitimam esta forma de organização social que é
"intrinsecamente" excludente (Paludo, 2000, p. 102-103).

Percebe-se que Paludo (2000) aponta que é necessário que se estabeleça uma relação

entre educação e política, ora que essa ação contra-hegemônica, promovida e articulada por

uma pedagogia genuinamente comprometida com a emancipação das classes subalternas, não

pode ser institucionalizada em uma sociedade cujo principal motor é o capital. Estas

pedagogias chamadas de progressistas (Snyders, 1974 apud Paludo, 2000) se transformam em

instrumento de luta dos educadores, que também estão introduzidos no centro de outras

práticas sociais. Neste processo, a autora destaca as elaborações de Dermeval Saviani e Paulo

Ghiraldelli, que ajudam a construir, por meio de uma perspectiva crítica, análise das diversas

formas de dar conteúdo à pedagogia da educação brasileira.

O primeiro escritor diferencia as ‘concepções ou tendências da educação’ das

correntes pedagógicas, afirma que as concepções formam parte de um todo razoavelmente

articulado, que reflete a visão de homem, de sociedade, de processo histórico e de evolução

social da educação, a partir do qual se busca direcionar o processo educativo em uma

determinada direção. Já as correntes refletem orientações específicas derivadas das

concepções, que geralmente apresentam diferenças entre si.

O segundo escritor chama a atenção para que se considere em qual momento histórico

específico as diversas formas de concepções pedagógicas nascem, elas servem a necessidade

do momento, o que faz com que algumas reflexões fiquem sem sentido e obsoletas, entretanto

não sumindo completamente das práticas educativas. Ghiraldelli (apud Paludo, 2000) avança

ao distinguir a política educacional das construções didático-pedagógicas do processo

educativo. As políticas educacionais representam uma relação entre ‘Estado, educação e

sociedade’, remetem aos projetos educacionais das classes sociais, mas com ênfase aos

projetos que representam as classes hegemônicas e dirigentes. No que diz respeito às

construções didático-pedagógicas, se dá no campo do trabalho prático e das formulações

teóricas das classes sociais no que se refere ao fazer pedagógico, se projetam então na relação

entre ‘sociedade, educação e sociedade’, onde estrategicamente as classes hegemônicas

constituem suas próprias construções didáticas-pedagógicas, boicotando as pedagogias

opostas ou quando necessário enquadrando-as dentro do espectro dominante (Ghiraldelli,

33



1990, p. 12 apud Paludo, 2000, p. 104). Essa sistematização é importante, pois chama a

compreender que as classes populares não devem perder de vista a disputa pela construção de

uma perspetiva didático-pedagógica mesmo existindo uma perspectiva hegemônica vinculada

à classe dominante (Paludo, 2000).

É imprescindível reafirmar que a leitura que está sendo sistematizada faz parte de um

processo histórico brasileiro que fundamenta a “educação do popular” como qualquer forma

de educação realizada junto a estes setores, já a concepção de ‘Educação Popular’ é entendida

como prática educativa diferenciada, tem como principal compromisso e interesse contribuir

para a emancipação das classes populares, desse modo se projeta como uma alternativa vista a

propostas da educação do popular hegemônicas (Paludo, 2000). Pode-se notar que há uma

imersão sobre a concepção de Educação Popular “desde antes da Proclamação da República,

no bojo do momento forte das lutas pela libertação dos escravos, na prática do movimento

socialista” (Paludo, 2000, p. 105).

Durante a Primeira República a ‘educação do popular’ não era objeto de atenção por

parte das classes dominantes, era uma preocupação menor. Segundo Paludo (2000), é nesse

bojo que diferentes concepções pedagógicas emergiam através do movimento operário a

partir de três forças políticas - socialistas, anarquistas e comunistas - que contribuíram para a

construção de uma alternativa de educação que visava o fortalecimento de um poder popular.

Indicavam a leitura crítica da realidade, uma compreensão que inserida no contexto

sócio-político, dava à educação aspecto central para a formação humana e para a

transformação da sociedade (Paludo, 2000).

Na construção de uma proposta de política educacional, os socialistas tinham atenção

para o ensino técnico-profissional, laico, gratuito e com a extensão do ensino básico,

baseavam-se nos princípios de justiça, igualdade e distribuição de renda. A principal

ferramenta que utilizavam, na tentativa de implementar suas ideias, era por meio do

movimento sindical, defendiam a criação e manutenção das escolas públicas. É interessante

citar que os movimentos operários conseguiram criar Bibliotecas Populares e Escolas

Operárias, tanto para adultos como para crianças. De acordo com Paludo (2000), este fato é

importante, pois como os socialistas se preocupavam em vincular o saber

“elaborado/científico” aos conhecimentos produzidos pelo trabalhador, possibilitou que a

educação adquirisse papel de formação política. Evidencia-se aqui a educação como ação

posta nas lutas sociais e suscetível de determinação histórica. Pode-se afirmar que este grupo

contribuiu ao terem complexificado a discussão pedagógica ao associar educação e política, a

pensando de uma forma mais politizante (Paludo, 2000).

34



Com os anarquistas ou libertários a concepção de ‘educação do popular’ passa a ter

uma nova orientação, baseando seus pensamentos pelas vias de contraposição às instituições

Estado e Igreja, em oposição ao capital e na defesa da liberdade. “Os anarquistas

desenvolvem uma prática pedagógica intimamente associada às suas propostas de como

deveria ser a sociedade: autogerida e livre” (Paludo, 2000, p. 107). Deste modo, não lutaram

pela conquista do ensino público e gratuito, por acreditarem que apenas serviam aos interesses

burgueses e do clero, desenvolvem então a ”Educação Racionalista” - os princípios que

permeiam as práticas educativas dos libertários foram os da educação integral, onde o

desenvolvimento do ser humano por inteiro, a racionalidade e o sentimento de solidariedade

eram o centro. Com o forte aumento do movimento grevista, se acentua a repressão em cima

dos anarquistas, ocasionando no fechamento das ”Escolas Racionalistas”. Esse episódio

contribuiu para que os militantes apreendessem que a educação possui uma função social e

que a escola não deve ser um lugar de neutralidade. Assim, “ficou mais claro que as propostas

liberais de educação, levadas à frente pelo Movimento da Escola Nova5 - entusiasmo e

otimismo pedagógicos - não possuíam o mesmo significado do movimento por educação do

popular desenvolvido pelas lideranças operárias” (Paludo, 2000, p. 107).

As contribuições dos comunistas fizeram com que a concepção de Educação Popular,

que surgia, tomasse outro rumo. “Tratava-se, agora, de ir além da luta empreendida pelos

socialistas pela escola pública, universal, laica e gratuita e lutar pela escola "unitária", ou seja,

por uma mesma forma de ensino para todos” (Paludo, 2000, p. 108). Além disso,

compreendendo o professor como um trabalhador, era necessário lutar por melhores salários.

Na prática educativa, os comunistas se lançaram à tarefa da politização das massas. Para eles,

o trabalho que o partido realizava de organização dos trabalhadores, de propaganda era

considerado educativo; preocupados com a formação das massas e de quadros e com a

política institucional, desenvolveram ações nas duas direções, assim como os socialistas e os

libertários, os comunistas foram alvo de repressão e perseguições políticas.

A Primeira República manteve a sua estrutura social demarcada pelo ruralismo, a

industrialização ainda muito incipiente e frágil, o que prevalecia ainda era o modelo agrário

exportador dependente, o café continuava sendo o principal produto a ser exportado, assim a

burguesia industrial ainda estava se formando enquanto classe social. No que diz respeito ao

âmbito pedagógico, culminou na consolidação da ‘Pedagogia Tradicional’, que mais tardar

5O período em que esse movimento teve seu auge no Brasil foi durante as décadas de 1920-1950. “No âmbito da
política educacional, este movimento reivindicava a escola única, pública, gratuita, obrigatória e laica sob a
responsabilidade do Estado. No plano pedagógico-didático acatava os conceitos e propostas do escolanovismo
americano - escola ativa e neutralidade da educação (Paludo, 2000, p. 108 - nota de rodapé)”.

35



fortalece o surgimento da ‘Pedagogia Nova’, além de reprimir a solidificação das pedagogias

Socialistas e Libertárias (Ghiraldelli, 1987, p. 30 apud Paludo, 2000, p. 111).

A agricultura cafeeira e a grande indústria no Brasil desenvolveram-se sob a
égide do capital financeiro, num momento determinado da expansão mundial
do capitalismo que dispunha em seus mercados não só de capitais
monetários, mas também de meios de produção e de homens proletarizados -
todos eles imprescindíveis para a formação do mercado interior do
capitalismo no Brasil (Decca, 1981, p. 151 apud Saviani, 2011, p. 190).

Foi a partir de 1928 que se obteve mudanças significativas no seio da burguesia

industrial, ao procurar por mais espaço político, funda o Centro das Indústrias do Estado de

São Paulo (Ciesp), que passa a ser o centro ideológico e organizador dos industriais, liderado

por empresários paulistas. Este grupo defendia a intervenção do Estado na economia para

incentivar a industrialização para além do café. Mas, evidentemente, mantiveram postura

repressiva e de cooptação perante a classe trabalhadora, onde até podia se permitir que os

operários contribuíssem para o desenvolvimento nacional, desde que de maneira controlada e

coercitiva. Essa visão cada vez mais fortalecida, posteriormente vai indicar uma nova política,

que se estabelecerá com a chamada ”Revolução de 1930”, na implementação do governo de

Getúlio Vargas, resultando no fim da Primeira República. A confirmação dessa transição foi

impulsionada pelo movimento Tenentista6 que deslumbrava o avanço da industrialização e da

modernização do Brasil (Giannotti, 2007).

No entanto, o começo dos anos de 1930 foi marcado pela maior crise econômica da

história, a queda da Bolsa de Valores de Nova Iorque no final de 1929 - a Grande Depressão.

Estudiosos apontam esse episódio como um grande colapso do sistema capitalista devido a

sua “crise de superprodução”, assolando todos os países industrializados, inclusive aqueles

com relação de dependência, como o caso da América Latina. O Brasil se viu numa situação

econômica frágil, dificultando a exportação de seus produtos primários e a importação dos

produtos industrializados. Essa crise se refletiu no mundo com a ascensão do nazismo com

Hitler (Alemanha), do fascimo com Mussolini (Itália), da ditadura com Salazar (Portugal) e a

disseminação da ideia “anticomunista”, assim na década de 1930 a disputa ideológica foi

dividida entre o comunismo, representado pela URSS (União das Repúblicas Socialistas

Soviéticas) e o fascismo sustentato pelo Estados Unidos (Giannotti, 2007). A dinâmica social

6 Segundo Giannotti (2007, p. 92), o “Tenentismo foi um movimento radical da classe média urbana e de setores
descontentes da classe dominante, que chegou ao poder junto com Getúlio Vargas”. Foram responsáveis por
organizar uma série de revoltas, motins, levantes reivindicando mudanças na política econômica brasileira, como
a modernização.

36



de vida das classes populares também foi impactada, houve um forte aumento do êxodo rural,

desemprego, pobreza, fome e, consequentemente, o aumento das lutas por melhores condições

de trabalho, como sua regulamentação e aumento salarial. Isso contribuiu para o

fortalecimento da influência dos sindicatos e movimentos sociais.

A sociedade se via embarcada na necessidade de encontrar uma saída para o

capitalismo, o governo de Getúlio Vargas apostava na reestruturação econômica e na

industrialização, em criar uma certa autonomia nacional, o principal objetivo era reduzir a

dependência das importações de produtos manufaturados, incentivando o desenvolvimento da

indústria local. Essa política ficou conhecida como “substituição de importações” e foi

adotada como estratégia econômica a partir da década de 1930 se intensificando no

pós-Segunda Guerra Mundial.

A partir deste contexto, foi impulsionado aceleradamente o processo de

industrialização e urbanização, sustentado pelo modelo de “substituição de importações” o

desenvolvimento do capitalismo brasileiro gira a organização da sociedade do campo para a

cidade e da agricultura para a indústria (Saviani, 2011). O período entre 1930 e 1945, com

Vargas no poder, será de profundas transformações na política e na economia, começa a se

difundir as bases da industrialização pesada, “substituindo produtos e máquinas importadas

por outras que poderiam ser feitas aqui no Brasil” (Giannotti, 2007, p. 111), algumas

empresas estatais foram criadas, como por exemplo a Companhia Vale do Rio Doce, entre

outras.

Curiosamente, o governo Getúlio Vargas foi de grande contradição para a classe

trabalhadora, criou as leis trabalhistas ao mesmo tempo que arquitetou uma poderosa máquina

de perseguição e punição sobre os trabalhadores. Mas há que se convir que as leis trabalhistas

surgem para beneficiar os interesses da burguesia vigente, que necessitava de ordem e

estabilidade, assim era necessário agrupar novos mecanismos de controle pelo Estado sobre as

ações dos operários. A longo prazo foi se modificando a forma de tratar o movimento

operário, a ideia era coopta-los, “o discurso dominante da época pregava: Harmonia entre

Capital e Trabalho” (Giannotti, 2007, p. 117). Todo esse processo foi impulsionado também

por décadas de organização da classe trabalhadora, do movimento sindical e das camadas

populares, que sempre construíram lutas, greves, manifestações, reivindicações por melhorias

das condições de trabalho, como sua redução de jornada, proteção ao trabalhador, salários

justos e a criação de regulamentação do trabalho por meio de leis trabalhistas.

Na disputa pelo poder político criaram-se ordenações: em 1932 a direita nazi-fascista

se incorpora na ‘Ação Integralista Brasileira’ (AIB) em contraponto aos comunistas, que por

37



sua vez construíram, desde o final de 1934 uma frente popular antifascista, a ‘Aliança

Nacional Libertadora’ (ANL) - a adesão em torno desse movimento logo vai criando

referência e se expandindo, ao ponto de apresentarem um programa progressista com fortes

características nacionalistas e populares. Inicia-se uma nova onda de repressão governamental

contra a esquerda, que sob a justificativa de proteger o Brasil da ameaça comunista

implementa o Plano Cohen7 e instaura o golpe do ‘Estado Novo’ a partir de 1937 e dura até

1945.

Getúlio Vargas assumiu uma posição de autoridade absoluta se tornando um ditador,

fechou o Congresso Nacional, os partidos e organizações de esquerda foram fechados e

proibidos, muitos líderes foram presos, exilados ou mortos nesse período, havia sido suspensa

as liberdades individuais e democráticas. A censura e propaganda8 tornaram-se valiosas

ferramentas de hegemonia para difundir o ideal da “democracia liberal”, promover a

consolidação das ideologias e do poder do novo regime, como também combater a influência

das ideologias de qualquer tipo de contestação ou ameaça à ordem em curso, relação que será

intensificada por meio da estratégia política do ”populismo” ao elaborar políticas sociais e

trabalhistas e propor o nacionalismo e a unidade (Giannotti, 2007). O trabalhador até tinha

espaço no Estado Novo, desde que seja um trabalhador disciplinado e adotasse uma postura

pacífica e de apaziguamento dos conflitos entre burguesia e proletariado. A repressão do

Estado Novo encaminhou um período de arrefecimento do debate educacional (Paludo, 2000).

Com o fim da Segunda Guerra Mundial, onde as forças fascistas saíram derrotadas,

culminou no resgate da organização da luta da classe operária. As manifestações e protestos

voltaram à cena política, pressionando as medidas repressivas do governo de Getúlio Vargas,

a ponto deste ter que conceder a anistia aos presos políticos, garantir a liberdade para a

organização partidária, incluindo o reconhecimento do PCB, que finalmente sai da

ilegalidade, além de vários partidos serem criados, inclusive de direita. Fato importante

associado a esse evento é a cisão dos setores conservadores - ligada de forma direta com o

imperialismo norte-americano -, com ideias antinacionalistas, organizadas em seus partidos

defendiam medidas de abertura total do Brasil para o capital internacional, postura contraria a

8O governo criou seus próprios mecanismos de comunicação: fundou o Departamento de Imprensa e Propaganda
(DIP) responsável pelo controle da imprensa e propagandear a imagem de Vargas como um líder forte e
paternalista; O rádio era o meio de comunicação mais popular da época, utilizado para transmitir discursos
regulares do presidente, buscando criar conexão direta com o povo; O cinema e a imprensa escrita exaltavam os
feitos do governo e promoviam os valores do Estado Novo; Grandes eventos públicos e cerimônias eram
realizados carregados de propaganda visual e simbolismo buscando disseminar o nacionalismo e as mensagens
do governo (Giannotti, 2007).

7Documento elaborado como se fosse um projeto dos comunistas para tomada do poder, mas na verdade foi uma
mentira elaborada pelos integralistas para criar um clima de pânico e terror contra os comunistas (Giannotti,
2007, p. 122).

38



política nacionalista defendida por Vargas. Com os Estados Unidos sendo a principal

liderança do bloco capitalista que se formou no pós-Guerra, defendiam o fim dos governos

que optaram pelo desenvolvimento econômico pautado em soluções nacionais. Todos esses

acontecimentos com forte pressão de setores militares, Getúlio Vargas renuncia em 1945

(Giannotti, 2007).

Durante os anos de 1946 a 1950, no governo Dutra, uma nova constituição pautada em

políticas liberais foi construída a fim de alinhar os interesses dos Estados Unidos com o

Brasil. Uma forte expressão desse movimento foi a vinda da Escola Superior de Guerra (ESG)

para o país, com intuito de preparar o exército brasileiro para um possível conflito com a

URSS, para quando a fase de “coexistência pacífica” do pós-guerra acabasse.

Foi 1947 que a coexistencia dos dois polos mundiais, bloco capitalista (EUA) e bloco

comunista (URSS), chegou ao fim e a campanha anticomunista se expalhou com intensidade

por todo o globo. Esse momento deu espaço para uma Guerra Fria9 e disputa de zonas de

influência pelo mundo, e o Brasil continuou alinhado aos Estados Unidos (Giannotti, 2007).

No Brasil em 1950, devido a sua política contraditória, Getúlio Vargas retornou ao

poder por via democrática, eleito pelo povo e prometendo dar continuidade ao projeto de

desenvolvimento nacional, agora com seu programa populista atualizado, indicava o

fortalecimento dos sindicatos. Durante a década de 1950, a indústria cresce de forma muita

rápida o Nacional-desenvolvimentismo: incentivo a industrialização do país, concedendo

algumas facilidades fiscais para as indústrias já existentes, tanto favorecendo a formação de

novas indústrias nacionais, favorecendo a importação de máquinas para produção nacional,

investimento estatal para criação de indústrias de base, como por exemplo a criação da

Petrobras, a maior parte da produção industrial do país tinha ou incentivo do Estado ou

tinham sido iniciada pelo Estado.

O debate da educação é retomado quando fez-se imperativo a demanda do mercado de

formar um novo cidadão que pudesse entender o funcionamento das máquinas para trabalhar

nas novas indústrias urbanas. Esse contexto levou à incorporação da concepção da educação

tecnicista, onde a própria profissionalização e o desenvolvimento das potencialidades

intelectuais do trabalhador podem contribuir para o desenvolvimento da indústria.

No seio da disputa pelos rumos do desenvolvimento nacional, a discussão sobre a

‘educação do popular’ ressurge apresentando novas formulações e práticas pedagógicas onde

aproxima-se “a discussão sobre as relações da educação e desenvolvimento e explora-se a

necessidade de a educação voltar-se, tendo em vista as tarefas do crescimento econômico,

9

39



para a formação do homem brasileiro” (Paludo, 2000, p. 113). Há então, segundo Fávero

(1996, p. 242 apud Paludo, 2000, p. 113), duas concepções diferentes de educação, que no

seio do nacional-desenvolvimentismo se opõem: 1) concepção de educação como ferramenta

formadora da consciência nacional e instrumentalizadora de transformações político-sociais

profundas; 2) concepção de educação como ferramenta preparadora dos recursos humanos

para as tarefas da industrialização, modernização da agropecuária e ampliação dos serviços.

Por mais que a primeira concepção tenha ganhado relevante destaque, ganhando apoio

político e financeiro do MEC (Ministério da Educação), foi a segunda que se tornou

hegemônica, como aponta Paludo (2000). Surge aqui a idealização da educação como

investimento ou aplicação produtiva de capital no Brasil, ou seja, a ideia da educação como

mercadoria. A preocupação agora era com os custos da educação, os processos

didático-pedagógicos passam a ser tecnicistas, onde a centralidade do processo educativo

passa a ser os meios (Paludo, 2000, p. 113).

Isso desencadeou na década de 1960 movimentos de certa incredulidade na escola

pública. Um forte fator foi o resultado da Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional,

que elevou a descrença na educação pública como valoroso artifício para os processos de

mudanças sociais. Atrelado a isto, os debates em torno de uma cultura popular e a demanda

pela democratização da cultura já estavam bastante impregnados no imaginário intelectual da

época. É desse modo que as reivindicações das classes populares urbanas e rurais ganham

força, sobretudo no que tange aos seus direitos e mudanças estruturais de base como condição

para a sua integração (Paludo, 2000, p. 114).

Essas movimentações atreladas ao crescimento e consolidação das organizações

populares contribuíram para o surgimento de novas forças populares e diversas experiências

educativas ao lado da escola pública. É uma unidade de sujeitos e instituições com

compromisso com a educação popular. Portanto, é no início dos anos de 1960 que surgem os

primeiros Movimentos de Cultura Popular (MCP), surge também o Movimento de Educação

de Base (MEB) e por iniciativa da União Nacional dos Estudantes (UNE) são estabelecidos os

Centros Populares de Cultura (CPC) e, em 1963 o Plano Nacional de Alfabetização (PNA).

Estes logo são considerados movimentos educativos, que como evidenciam Bezerra e

Brandão (1985 apud Paludo, 2000, p. 115), sistematiza em grupos as atividades

desenvolvidas, como: alfabetização, organização de base e a cultura popular (Paludo, 2000).

A elaboração e execução dessas atividades educativas evidenciam importantes

orientações de sentido comum, apesar de apresentarem suas particularidades. Primeiro, que as

classes populares deveriam, no cenário sociopolítico, desenvolver papel essencial de

40



contraponto a orientação hegemônica da educação voltada apenas para a formação

profissional e tecnicista, onde seu principal interesse é melhorar o rendimento

socioeconômico e o progresso. Segundo, as classes populares inseridas nos conflitos sociais e

nas tensões presentes, passam a construir força social que seja capaz de pressionar

suficientemente as mudanças propostas, postura essa que se diferencia da orientação

educativa que em defesa do “bem comum” anula as tensões sociais por meio da cooperação

dos diversos setores sociais (Paludo, 2000).

Os diferentes movimentos, através das atividades, expressavam uma nova
utopia pedagógica que se concretizava pelo não-diretivismo - enquanto
atitude pedagógica e pela conscientização - enquanto processo pedagógico
de construção de consciência crítica. Expressavam-se, igualmente pelo
ativismo - caráter de urgência, expansão e mobilização exigidas pelo
momento histórico vivo - e pela contradição na vivência do binômio
conscientização x massificação. Através da primeira, queria-se concretizar o
princípio pedagógico e ético, formar indivíduos sujeitos de sua história, que
deponham contra a massificação, no qual o indivíduo é considerado objeto
(Paludo, 2000, p. 115).

2.2. PAULO FREIRE E A CONSOLIDAÇÃO DE UMA CONCEPÇÃO DE

EDUCAÇÃO POPULAR

Percebe-se que neste período confluem orientações em torno do movimento

pedagógico da educação, colocava-se de um lado a pedagogia tradicional e a pedagogia nova

e, do outro, a concepção de educação popular. Paludo (2000) destaca que foi nos anos de

1960 que no Brasil, com Paulo Freire, se desenvolveu pela primeira vez de modo consciente

uma pedagogia das classes populares. É assim que se começa a construir na educação

brasileira uma pedagogia que considera a realidade brasileira com olhos para a sua

transformação, onde as classes populares estão no controle e assumem papel essencial

(Paludo, 2000).

É interessante mencionar que no meio das tensões acerca da educação do popular,

partia-se de uma mesma reflexão - que o povo julgado como incapaz deveria de alguma

forma ser formado - o que se diferencia é para qual objetivo, que nesse caso seria ou “para

que fosse funcional a ordem ou para que lutasse para mudá-la” (Paludo, 2000, p. 116).

Segundo alguns estudiosos, a Pedagogia Libertadora de Paulo Freire emergiu
nutrindo-se da ideologia nacional-desenvolvimentista do ISEB, do
pensamento progressista da Igreja Católica, dos princípios da Pedagogia
Nova e das práticas vividas no interior dos movimentos de cultura popular e
de alfabetização de adultos. Entretanto, paulatinamente, ela foi deixando de

41



lado os pressupostos liberais e foi constituindo-se em uma pedagogia
alternativa (Paludo, 2000, p.116).

O centro da proposta pedagógica desenvolvida por Freire serve de sustentação

norteadora para o desenvolvimento das práticas educativas dos movimentos que constroem a

concepção de educação popular, consolidando-a a partir das décadas de 1970 e 1980. Paludo

(2000, p. 117) salienta que para Freire “a ação reflexiva é o núcleo articulador da dinâmica

pedagógica e da concretização das possibilidades de sua contribuição nos processos de

transformação da realidade”. A grande mudança nessa forma pedagógica se dá em apreender

que a ação para ser libertadora precisa vir acompanhada previamente de reflexão. Assim, se

firma a dialética da educação “como mediação entre a consciência e o mundo, entre a

opressão e a libertação/emancipação” (Paludo, 2000, p. 117). A virada talvez seja a da

participação efetiva dos sujeitos no processo, tanto de forma objetiva quanto subjetiva. Se

estabelece então uma relação entre os sujeitos, levando em consideração suas vivências, a

educação e as possibilidades de superação das condições de opressão e desumanização no

qual estão inseridos.

Nota-se até aqui que a educação assume a forma de uma ação reflexiva de duplo

sentido. Ela tanto possibilita o ato de reflexão sobre o cotidiano, “viabilizando a síntese

cultural na formulação do tema e o processo de aprofundamento ou de estudo” (Paludo,

2000, p. 118), como facilita também o processo de apreender inéditas sínteses na apuração de

possibilidades, que guiem para ações de resolução das situações-limite.

O diálogo desempenha papel importante, pois possibilita a relação entre a ação e a

reflexão, que contribui para uma troca de significados e uma maior apreensão sobre os

elementos que caracterizam a sociedade. Esse movimento impulsiona a recriação simbólica

da realidade, permitindo a construção de significados compartilhados, o fortalecimento da

solidariedade e a formulação de alternativas para superar as situações-limite. Paludo (2000)

sinaliza que Freire, ao indagar sobre a prática da Educação Popular, diz que a

experimentação da libertação/emancipação é maior compreendida e sentida quanto maior for

o nível de abertura para diálogo entre o educador e o educando, e que a prática dessa relação

é essencial para alcançar a tão desejável libertação/emancipação e para a construção de um

novo Projeto de sociedade (Paludo, 2000).

O diálogo [ ... ] não é concessão, nem presente, nem muito menos uma tática
a ser usada, como a sloganização o é para dominar. O diálogo, como
encontro dos homens para a "pronúncia" do mundo, é uma condição para a
sua real humanização (Freire, 1985, p. 160 apud Paludo, 2000, p. 118).

42



Desse modo, no processo educativo existem “dois momentos centrais do ciclo

gnosiológico (do processo do conhecimento)” (Paludo, 2000. p. 118): adquirir conhecimento

já estabelecido e criar o conhecimento ainda não existente, esses momentos são os

responsáveis pela capacidade de associar a teoria e a prática. Entende-se a teoria como o

“conhecimento historicamente construído e a prática (contexto concreto), compreendida

como as vivências, os conhecimentos espontâneos, as culturas e os saberes dos educandos”

(Paludo, 2000, p. 118). Simultaneamente a pesquisa favorece a articulação entre estes dois

momentos, mediada pelo diálogo, ela que alavanca o aprofundamento sobre os temas

estudados e a elaboração do novo saber, portanto nessa proposta, não há pesquisa sem o ato

de ensinar-aprender e aprender-ensinar e isso está colocado para os educadores e os

educandos, que apesar de cumprirem papéis distintos, ambos estão num constante processo

de ensino-aprendizagem e aprendizagem-ensino (Paludo, 2000, p. 119).

O conhecimento não é, desta forma, algo que o educador doe ao educando,
mas algo que se constrói e reconstrói, permanentemente, através da pesquisa
e da relação dialógica estabelecida e continuamente renovada entre ambos.
Neste processo de troca, há a superação da dicotomia conhecimento
científico ou erudito e conhecimento popular. Essa superação acontece pelo
cruzamento de saberes que viabiliza a construção de um saber diferenciado,
um novo saber, tanto para os educandos como para os educadores. Há,
também, a superação da dicotomia entre teoria e prática, visto que, produto
da reflexão sobre o vivido, fecundado pelo conhecimento já existente, o
novo saber remete novamente à prática (ação). Prática que se revela, porque
antecedida de reflexão, cada vez mais rica de possibilidades (Paludo, 2000,
p. 119).

Partindo dessa reflexão cabe ao educador popular possibilitar ao educando, durante os

momentos de conhecimento (ciclo gnosiológico), condições que estimulem sua curiosidade de

tal forma que ela transite de uma curiosidade apenas por si só (ingênua) para uma curiosidade

que é construída pelo exercício crítico da capacidade de aprender (epistemológica). Esse

movimento é possível pois, por meio dos questionamentos produzidos pela relação dialógica

“a curiosidade vai se tornando cada vez mais exigente e metodicamente rigorosa” (Paludo,

2000, p.119).

Fundamentalmente o educador deve sempre partir da situação concreta que os

educandos se encontram para desenvolver o processo de ensino-aprendizagem. De modo

geral, pode-se dizer que a compreensão da realidade parte do sentido que os indivíduos

agregam as situações a serem estudadas - a pesquisa e a problematização viabilizam que esse

sentido possa ser desconstruído e reconstruído. Esse processo que é mediado pelo diálogo,

43



que é a alma do processo educativo (Paludo, 2000), o educador e o educando estendem a

capacidade de análise crítica sobre as situações-limite e impulsionam as alternativas de

superação. Nesse ritmo (Freire 1985 apud Paludo 2000) no processo ensino-aprendizagem os

métodos, técnicas e dinâmicas servem como instrumentos que o educador utiliza para garantir

a construção do conhecimento. É necessário que o conteúdo programático seja ajustável de

modo que respeite o tempo e ritmo dos educandos, mas também se adeque ao processo

ensino-aprendizagem em andamento.

Paludo (2000, p. 120) destaca que “a transição da "ingenuidade para a criticidade" ou

da "curiosidade ingênua (contexto concreto) para a curiosidade epistemológica (contexto

teórico)", não pode ser entendida de forma estanque”, o processo de aprender e aprimorar a

leitura sobre o mundo é constante, os sujeitos não são apenas ingênuos ou apenas críticos, há

uma relação de superação permanente nesse processo que “além da dimensão gnosiológica

sustentada pela perspectiva da construção descrita acima, a presença das dimensões ética,

estética e política no processo educativo” (Paludo, 2000, p. 120).

Paulo Freire coloca que todo educador popular precisa ter na sua relação com as

classes populares postura pedagógica, onde a ação reflexiva será o núcleo articulador da

postura pedagógica e decorre mediada pelo comprometimento, participação e diálogo de

todos os sujeitos envolvidos. Assim, a educação do popular que é pautada via dirigismo e

manipulação nunca será libertadora, “já que, em Freire, os sujeitos precisam tomar em suas

mãos a história de construção das suas caminhadas em direção ao ser mais” (Paludo, 2000, p.

121).

A pedagogia de Freire deixa claro que o aprofundamento e a recriação da
concepção de Educação Popular e a qualificação das práticas exigem dos
educadores populares a tarefa de pensar esta proposta político-pedagógica
em diferentes espaços e tempos. O desdobramento radical de realizar a ação
reflexiva "com e não para ou em nome de" se desdobra em nuances e formas
que são diferenciadas dependendo da natureza das organizações e dos
espaços e tempos em que se realizam (Paludo, 2000, p. 121).

Há que se evidenciar que “a intervenção pedagógica é histórica, política e cultural, daí

as experiências não poderem ser transplantadas” (Paludo, 2000, p. 121), desse modo é através

da leitura crítica da realidade que será possível identificar os meios pedagógicos a serem

construídos e utilizados, a partir da opção política e ética. Paludo (2000) resgata que é o

próprio Paulo Freire quem diz que o entendimento sobre a prática educativa e da metodologia

não se dão da mesma forma, pois podem existir diversos contextos atrelados ao momento

histórico em que está sendo vivenciado.

44



Durante esses anos o conjunto articulador das práticas pedagógicas “desde a

concepção de Educação Popular, foi a perspectiva ou possibilidade concreta que se colocou de

dar um outro rumo ao processo de desenvolvimento brasileiro” (Paludo, 2000, p. 122) e que

fica evidente, mais uma vez, a forte relação entre os intelectuais orgânicos, as estruturas de

mediação e as classes populares. É então quando Paulo Freire começa a ser melhor entendido,

pois ao se compreender que no plano pedagógico, ainda que de forma inicial, as classes

populares têm conhecimento e cultura e que fundamentalmente é para se fazer com elas e não

para elas (Paludo, 2000).

É neste momento que a Educação Popular ganha a posição de uma
concepção que associa os processos educativos à ação política e social das
classes subalternas com vista à transformação social, apesar e para além da
multiplicidade de correntes que a conformam, esta constitui-se a centralidade
que lhe confere sentido (Paludo, 2000, P. 122-123).

Paulo Freire (2018) em sua obra “Pedagogia do Oprimido” decorre sobre o porquê de

existir uma pedagogia que seja do oprimido. Primeiro chama a refletir que tudo começa no

ponto que os homens percebem que pouco sabem de si mesmos e assim os colocam como

sendo sempre o problema, e é justamente esse pouco saber sobre si a razão dessa procura de

saber mais. Nesse processo de questionamento indagam, respondem e geram outras dúvidas e

perguntas. Essa preocupação implica no reconhecimento da desumanização, “não apenas

como viabilidade ontológica, mas como realidade histórica” (Freire, 2018, p. 42). E esse

movimento os faz se perguntarem qual a alternativa, no caso, a de sua humanização. Essa

relação humanização e desumanização, num contexto real, concreto e objetivo, reafirma as

possibilidades dos homens como sujeitos inconclusos e conscientes dessa inconclusão (Freire,

2018).

Entretanto, se essas são duas possibilidades, humanização e desumanização, Paulo

Freire (2018) afirma que apenas a primeira é vocação dos homens, mesmo que ainda seja uma

vocação negada por meio da injustiça, da exploração, da opressão e da violência, mas é

sustentada no desejo de liberdade, de justiça, de luta dos oprimidos, pelo resgate de sua

humanização que foi roubada. Ainda que não se projete da mesma forma, a desumanização é

verificada naqueles que roubam a humanização, é a distorção da vocação do ser mais, essa

distorção é até possível na história, mas não vocação histórica. Pois se assim fosse não seria

mais necessário a luta pela humanização, da afirmação dos homens como pessoas, como

“seres para si”, não teria sentido. Esses processos só são possíveis, porque mesmo que a

45



desumanização seja uma questão concreta na história, “não é, porém, destino dado, mas

resultado de uma ordem injusta que gera a violência dos opressores e esta, o ser menos”

(Freire, 2018, p. 41).

Mas, então, como superar a contradição opressores-oprimidos? A violência praticada

pelos opressores instaura a vocação do ser menos, que leva os oprimidos, uma hora ou outra, a

lutar contra os opressores. Essa luta só tem sentido se os oprimidos não desejarem

idealisticamente se tornarem os opressores dos opressores, mas se buscarem ser os

restauradores da humanidade em ambos “e aí está a grande tarefa humanista e histórica dos

oprimidos, libertar-se a si e aos opressores” (Freire, 2018, p. 41).

Apenas os oprimidos são capazes de realizar essa missão, pois quem melhor que eles

para entender o significado cruel de uma sociedade opressora, de sentirem os efeitos da

opressão e assim compreender a necessidade da libertação. Libertação essa que se dará pelo

“conhecimento e reconhecimento da necessidade de lutar por ela” (Freire, 2018, p. 41).

A pedagogia do oprimido é então:

[...] aquela que tem que ser forjada com ele e não para ele, enquanto homens
ou povos, na luta incessante de recuperação de sua humanidade. Pedagogia
que faça da opressão e de suas causas objeto da reflexão dos oprimidos, de
que resultará o seu engajamento necessário na luta por sua libertação, em
que esta pedagogia se fará e refará (Freire, 2018, p. 43).

A grande questão está em como os oprimidos, ao perceberem que são eles os sujeitos a

construir o processo de humanização e logo o de libertação (a pedagogia do oprimido não

pode ser elaborada pelo opressor), não se tornarem os opressores. Essa lógica pode ser

justificada pela contradição em que são socializados, na contradição em que sempre estiveram

inseridos e da qual o processo de superação não está claro, seu ideal de humanidade será então

a de ser opressor. Paulo Freire (2018, p. 44) explica que isto decorre devido ao fato de, em

determinado momento de sua existência, os oprimidos “assumem uma postura que chamamos

de aderência ao opressor. Nestas circunstâncias, não chegariam a admirá-lo, o que levaria a

objetivá-lo, a descobri-lo fora de si”. Entretanto, o autor continua explicitando que com esta

afirmação não está querendo dizer que os oprimidos não saibam de sua opressão, mas que

esse reconhecimento de si mesmo está prejudicado pela imersão em que se encontram na

realidade opressora. Ao se reconhecerem contrários aos opressores, não significa ainda lutar

pela superação da contradição. “Daí esta quase aberração: um dos pólos da contradição

pretendendo não a libertação, mas a identificação com o seu contrário” (Freire, 2018, p. 44).

46



O “homem novo”, em tal caso, para os oprimidos, não é o homem a nascer
da velha situação concreta opressora, que cede seu lugar a uma nova, de
libertação. Para eles, o novo homem são eles mesmos, tornando-se
opressores de outros. A sua visão do homem novo é uma visão
individualista. A sua aderência ao opressor não lhes possibilita a consciência
de si como pessoa, nem a consciência de classe oprimida (Freire, 2018, p.
44-45).

Um elemento chave na mediação entre opressores-oprimidos é a “prescrição”, que

pode ser compreendida como a imposição da opção de uma consciência a outra. Percebe-se

aqui o sentido alienador das prescrições “que transformam a consciência recebedora no que

vimos chamando de consciência hospedeira da consciência opressora. Por isto, o

comportamento dos oprimidos é um comportamento prescrito” (Freire, 2018, p. 46).

Seu comportamento faz-se a base de pautas estranhas a eles, sendo as pautas dos

opressores. O “medo da liberdade”, sentida pelos oprimidos que incorporam as pautas dos

opressores e se projetam como sua “sombra”, se dá porque a liberdade implica na expulsão

desta “sombra” e com isso a necessidade de preenchimento desse vazio, que seria a conquista

de sua autonomia. Consequentemente, a liberdade deve ser conquistada e exige uma

permanente busca, que só é possível por meio da responsabilidade no ato de quem a faz.

“Ninguém tem liberdade para ser livre: pelo contrário, luta por ela precisamente porque não a

tem [...] É condição indispensável ao movimento de busca em que estão inscritos os homens

como seres inconclusos” (Freire, 2018, p. 46).

Encontra-se aí a necessidade de superar a situação opressora, que envolve o

reconhecimento crítico dessa situação para que, por meio de uma ação transformadora,

possibilite a busca pelo ser mais. Freire (2018) destaca que ao começar a luta para criar a

situação de superação, já está se lutando pelo ser mais, e que nesse caso é a luta dos oprimidos

pelo ser mais de todos. Contudo, os oprimidos ainda imersos na estrutura dominadora temem

a liberdade por ainda não se sentirem capazes de correr o risco de assumi-la, temem maiores

repressões, entretanto sofrem com a dualidade de querer ser livre e temer ser livre.

Esse receio vem tanto dos oprimidos quanto dos opressores, que introjetam neles a

consciência opressora. A luta dos oprimidos é então marcada entre serem eles mesmos ou

serem duplos, entre continuar numa relação de alienação, sem voz, seguindo as prescrições,

ou terem opções, de dizerem a palavra, de criar e recriar seu poder de transformar o mundo.

Freire (2018) elucida que é esse o grande dilema dos oprimidos, que sua pedagogia tem que

responder, que a libertação é por isso um doloroso processo, mas que a superação da

contradição é o que vai trazer à tona este novo homem, não mais opressor, mas um homem

libertando-se.

47



Essa superação não pode dar-se, porém, em termos puramente idealistas. Se
faz indispensável aos oprimidos, para a luta por sua libertação, que a
realidade concreta de opressão já não seja para eles uma espécie de “mundo
fechado” (em que gera o seu medo da liberdade) do qual não pudesse sair,
mas uma situação que apenas os limita e que eles podem transformar, é
fundamental, então, que, ao reconhecerem o limite que a realidade opressora
lhes impõe, tenham, neste reconhecimento, o motor de sua ação libertadora
(Freire, 2018, p. 48).

Para que se possa alcançar a liberdade é preciso que se entregue a práxis libertadora.

Essa afirmação serve também ao opressor, tomando-o como sujeito individualmente,

“descobrir-se na posição de opressor, mesmo que sofra por este fato, não é ainda solidarizar-se

com os oprimidos” (Freire, 2018, p. 49). Solidarizar-se não é simplesmente prestar assistência

a alguns e ainda os manter em relação de subordinação e dependência, não é ter consciência

de que se explora e racionalizar a culpa de forma condescendente. “A solidariedade, exigindo

de quem se solidariza que assuma a situação de com quem se solidarizou, é uma atitude

radical” (Freire, 2018, p. 49). Então a verdadeira solidariedade está em construir junto aos

oprimidos os processos de transformação da realidade de forma objetiva. O opressor só será

de fato solidário quando deixar de ter gestos individualistas, melodramáticos e

sentimentalistas, e passar a ser um ato de amor aos oprimidos - “quando, para ele, os

oprimidos deixam de ser uma designação abstrata e passam a ser os homens concretos,

injustiçados e roubados [...] Só na plenitude deste ato de amar, na sua existência, na sua

práxis, se constitui a solidariedade verdadeira” (Freire, 2018, p. 50).

É na situação concreta da opressão que se estabelece a contradição opressor-oprimido

e esta superação só pode se estabelecer objetivamente. Está posta essa exigência, que como

coloca Paulo Freire (2018) é a radical exigência da transformação da situação concreta que

sustenta a opressão.

Parece-nos muito claro, não apenas neste, mas noutros momentos do ensaio,
que, ao apresentarmos esta radical exigência - a da transformação objetiva da
situação opressora -, combatendo um imbolismo subjetivista que
transformasse o ter consciência da opressão numa espécie de espera paciente
de que um dia a opressão desapareceria por si mesma, não estamos negando
o papel da subjetividade na luta das estruturas (Freire, 2018, p. 50).

Freire (2018) indaga, ao afirmar que não existe objetividade sem subjetividade, que

ambas não podem ser separadas. A objetividade separada da subjetividade, a negação desta na

análise ou na ação sobre a realidade, é objetivismo; assim como a negação da objetividade

leva ao subjetivismo, que “se alonga em posições solipsistas, nega a ação mesma, por negar a

48



realidade objetiva, desde que esta passa a ser criação da consciência. Nem objetivismo, nem

subjetivismo ou psicologismo, mas subjetividade e objetividade” (Freire, 2018, p. 51).

Quando os oprimidos finalmente descobrem o opressor e se jogam na luta organizada

por sua libertação, é quando começam a acreditar em si mesmos, superando sua convivência

com o regime opressor, mas se essa descoberta não pode se dar meramente de forma

intelectual, mas considerando a ação, a mesma não pode ser limitada apenas a ativismo, mas

que deva ser ligada a reflexão para que seja práxis. O diálogo a ser realizado com os

oprimidos necessita ser crítico e libertador - por isso propõe-se a ação - independente do nível

que esteja a luta por sua libertação. Esse cuidado é indispensável para que não se reproduza

uma opressão maior que a do opressor e cause revolta nos oprimidos (Freire, 2018).

O que pode e deve variar, em função das condições históricas, em função do
nível de percepção da realidade que tenham os oprimidos, é o conteúdo do
diálogo. Substituí-lo pelo antidiálogo, pela sloganização, pela verticalidade,
pelos comunicados é pretender libertação dos oprimidos com instrumentos
da domesticação. Pretender a libertação deles sem sua reflexão no ato desta
libertação é transformá-los em objeto que se devesse salvar de um incêndio.
É fazê-los cair no engodo populista e transformá-los em massa de manobra
(Freire, 2018, p. 72).

Nos vários momentos de sua libertação, o oprimido precisa se reconhecer como

homem, “na sua vocação ontológica e histórica de ser mais” (Freire, 2018, p. 72). Assim, ao

defender que haja um permanente esforço de reflexão dos oprimidos sobre sua existência e

logo sobre suas condições concretas, e por acreditar que a reflexão bem realizada orienta a

prática. Em contrapartida, quando o momento é de agir, essa ação só se torna uma verdadeira

práxis se o conhecimento que dela surge se transforma em objeto de reflexão crítica. Dessa

forma, a práxis passa a ser a nova forma de racionalidade para a consciência oprimida e a

revolução que marca o início desse novo período histórico não pode encontrar sustentação

além dos próprios níveis dessa consciência oprimida. Se não for assim, a ação é apenas

ativismo (Freire, 2018).

Como já afirmado, a ação e a reflexão não devem ser dicotomizadas, mas terem

unidade dialética. Mas para isto é indispensável acreditar nos homens oprimidos como

sujeitos capazes de pensar e elaborar. Desse modo,

A ação política junto aos oprimidos tem de ser, no fundo, ação cultural para a
liberdade, por isto mesmo, ação com eles. A sua dependência emocional,
fruto da situação concreta de dominação em que se acham e que gera
também a sua visão inautêntica do mundo, não pode ser aproveitada a não

49



ser pelo opressor. Este é que se serve desta dependência para criar mais
dependência (Freire, 2018, p. 73).

Ao contrário dessa lógica, a ação libertadora, por meio da reflexão e da ação, ao

identificar esta dependência, deve transformá-la em independência. Contudo, esse processo

não é uma mera doação realizada por alguma liderança, os oprimidos são pessoas, então

deve-se lembrar que é uma libertação de homens e não de coisas. A ação praticada pela

liderança revolucionária deve se basear no dialogar com os oprimidos e não deve ser

meramente no despejar a crença da liberdade sobre eles. É primordial o convencimento dos

oprimidos de que devem lutar pela sua própria liberdade como fruto de sua conscientização e

não uma “doação”. “Foi a inserção lúcida na realidade, na situação histórica, que levou a

crítica desta mesma situação e ao ímpeto de transformá-la” (Freire, 2018, p. 75).

Para aqueles oprimidos que não participam da luta por ainda não estarem convencidos,

é fundamental que possam chegar a este convencimento como sujeitos e não como objetos.

Freire (2018, p. 75) ilustra que com estas considerações está tentando “defender o caráter

eminentemente pedagógico da revolução”.

Desde o começo mesmo da luta pela humanização, pela superação da
contradição opressor-oprimidos, é preciso que eles se convençam de que esta
luta exige deles, a partir do momento em que a aceitam, a sua
responsabilidade total. É que esta luta não se justifica apenas em que passem
a ter liberdade para comer, mas liberdade para criar e construir, para admirar
e aventurar-se. Tal liberdade requer que o indivíduo seja ativo e responsável,
não escravo nem uma peça bem-alimentada da máquina. Não basta que os
homens sejam escravos; se as condições sociais fomentam a existência de
autômatos, o resultado não é o amor a vida, mas o amor a morte, que
caracteriza o clima da opressão, devem encontrar, na sua luta, o caminho do
amor a vida, que não está apenas no comer mais, se bem que o implique
também é dele não possa prescindir (Freire, 2018, p. 76).

Não se tem outro rumo a não ser o da prática de uma pedagogia humanizadora em que

o método da prática pedagógica deixa de ser ferramenta do educador para manipular os

educandos, o método já é a própria consciência. Educador e educando alinhados a realidade

tem a tarefa compartilhada de desvendar criticamente a realidade para assim conhecê-la, mas

também poder recriar este conhecimento (Freire, 2018).

Ao alcançarem, na reflexão e na ação em comum, este saber da realidade, se
descobrem como seus refazedores permanentes. Desse modo, a presença dos
oprimidos na busca de sua libertação, mais que pseudoparticipação, é o que
deve ser: engajamento (Freire, 2018, p. 78).

50



2.3 EDUCAÇÃO POPULAR NO CONTEXTO DAS LUTAS SOCIAIS NOS ANOS DE

1980

A história do popular na República a partir de 1930, até o início dos anos 60,
foi a história de um popular cujas manifestações eram espontâneas ou
dirigidas desde fora; ora pelo Estado, e isto aconteceu com o populismo que
representou uma forma de contemplar o peso crescente das manifestações
populares sem, entretanto, a considerar efetivamente; ora pela esquerda, que,
apesar das boas intenções, se norteava hegemonicamente por uma postura de
"fazer para" e "não de fazer com" (Paludo, 2000, p.61).

Aqui, independente da orientação política, se tem uma postura onde predominava uma

relação de tutela política das classes populares (Paludo, 2000), é apenas no início dos anos

1960 que a hegemonia deste tipo de postura começa a ser colocada em debate. Essa abertura

propicia que a realidade brasileira seja melhor estudada e assim surgem vários sujeitos

coletivos e expressões artísticas e intelectuais que caminham nessa direção, como o Cinema

Novo, o Movimento de Educação de Base (MEB), os Centros de Cultura Popular (CPCs), o

Movimento de Cultura Popular (MPC) e os primeiros Centros de Educação Popular.

Paludo (2000) menciona que é nesse período que a teoria de Paulo Freire é divulgada

contribuindo para aqueles que trabalhavam com as classes populares incorporassem a cultura

popular e a conscientização como importantes ferramentas para os processos de

transformação, a virada é a incorporação de novos valores e práticas que se colocam em

oposição as forças hegemônicas no que diz respeito ao desenvolvimento brasileiro e ao uso

permanente do autoritarismo e da coerção “nas relações entre Estado e a Sociedade

(principalmente com as classes populares), bem como novos valores e novas práticas

começavam a aflorar no interior da esquerda, das organizações populares e dos movimentos

populares” (Paludo, 2000, p. 63).

Todavia esse processo é interrompido com o golpe de 1964 que reconfigura

drasticamente o espaço da cultura e o sistema educacional no país. O Brasil é tomado por uma

nova onda de repressão aos movimentos sociais, culturais e intelectuais que pudessem

ameaçar o bloco hegemônico, “teve fim o populismo e a democracia populista [...] e com ela

encerrava-se o projeto nacionalista de desenvolvimento industrial brasileiro” (Paludo, 2000, p.

65).

Netto (2005) enxerga o golpe de 1964 no Brasil como uma resposta da classe

hegemônica – em articulação com interesses imperialistas, especialmente norte-americanos –

frente à ameaça de um avanço das forças populares. O golpe, ao impor um regime ditatorial,

51



consolidou um processo de reestruturação da sociedade brasileira, desarticulando movimentos

populares e sindicais e freando a expansão das demandas de reforma social que se

intensificaram no período pré-1964. Esse movimento buscava não apenas reprimir os avanços

progressistas, mas consolidar a ordem que favorece o capital internacional e as classes

dominantes nacionais conservadoras.

Em âmbito cultural, a censura da produção artística e acadêmica, repressão de ideias

e discursos que contestavam o regime. No sistema educacional, a implementação da

pedagogia tecnicista, que valorizava mais a formação técnica e prática, em detrimento do

desenvolvimento de um pensamento crítico e engajado. Foi um “[...] processo de censura

sistemática sobre as manifestações culturais, cerceando a produção crítica e impondo uma

cultura massificada, que favorecesse a conformidade e a alienação” (Netto, 2005, p. 23).

O então presidente Costa e Silva decretou em 1968 o Ato Institucional (AI-5),

resultada da pressão causada pela ação das forças populares e considerado um dos mais

brutais e sombrios da ditadura de 1964, tal ato resultou no fechamento do Congresso

Nacional, na intervenção em estados e municípios e na retirada dos direitos políticos de

qualquer cidadão, bem como instituiu a censura da imprensa e de produções artísticas. Era o

começo do “período de silêncio no meio estudantil, sindical, intelectual, artístico e partidário,

provocado pelas cassações, prisões, torturas e assassinatos” (Paludo, 2000, p.66). As

principais forças armadas de resistência, como a Aliança Libertadora Nacional (ALN), foram

aniquiladas.

O período compreendido entre 64-74, que corresponde a uma fase de grande
repressão, pode ser caracterizado como sendo de resistência e de
enfrentamento ostensivo e, ao mesmo tempo, é o período em que pela base
vai se gestando um "novo" movimento popular (Paludo, 2000, p.66).

A década de 1970 se inicia com o começo do enfraquecimento da ditadura civil-militar

e em 1980, o processo de redemocratização do Brasil toma forma e constroi uma nova

abertura política. Giannotti (2007) ajuda a contextualizar as principais lutas desse período que

foi fortemente marcado por reivindicações dos trabalhadores, acompanhada de greves e

mobilizações da classe até então reprimida, como um elemento crucial da retomada da

resistência organizada ao autoritarismo. Os movimentos reivindicatórios por melhores salários

e condições de trabalho desdobraram-se em uma luta política mais ampla, organizada. E o

apoio popular que as lutas tiveram, fizeram desse período “(...) o catalisador de um

movimento de massa que exigia o fim da repressão e a restauração das liberdades

democráticas." (Giannotti, 2007, p. 167).

52



Na metade de 1975 começam a ser retomadas no Brasil as lutas populares e as novas

práticas e novos valores que se iniciaram antes do golpe, mas desta vez se firmam e se

expandem culminando na constituição de um Campo Democrático e Popular (Paludo, 2000).

Diversas organizações e movimentos sociais populares são criados, dos quais aos poucos vão

ocupando espaço no meio político e na agenda pública. Os principais agrupamentos desse

campo político: * Comunidades Eclesiais de Base (CEBs) e pastorais populares da Igreja

Católica, como a da Terra, da Juventude, a Operária e da Criança; *Associações e

Movimentos Comunitários (Movimentos de Bairro) articulados por meio da Teologia da

Libertação; *Criação da Articulação Nacional de Movimentos Populares e Sindicais

(ANAMPOS)10; *Criação da Confederação Geral do Trabalhadores (CGT) e da Central Única

dos Trabalhadores (CUT); *Criação do Movimento Negro Unificado (MNU); *Fundação do

Partido dos Trabalhadores (PT); *Fundação do Movimento Nacional de Meninos e Meninas

de Rua11; *Articulação do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST);

*Formação do Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais do Rio Grande do Sul

(MMTR/RS) e a Articulação Nacional de Mulheres Trabalhadoras Rurais (ANMTR);

*Surgimento do Movimento dos Atingidos por Barragens (MAB); *Os Centros de

Desenvolvimento e Promoção Popular se expandem12.

Outras organizações e movimentos sociais, para além das citadas, também se

constituíram, reunindo tanto as classes populares como amplos setores da sociedade, pode-se

destacar o Movimento de Luta por Moradia (MLM), o Movimento Estudantil (ME), o

Movimento dos Povos Indígenas, os Movimentos de Luta pela Saúde, o Movimento em

Defesa da Escola Pública, o Movimento pela Constituinte e o Movimento pela Anistia, que

foi uma das principais lutas políticas e sociais desse período, junto às lutas pelo

pluripartidarismo e eleições livres e diretas (Paludo, 2000).

Nas décadas de 70 e 80, quando os movimentos sociais populares ganham
visibilidade pública, já estavam constituídas "redes subterrâneas, em que
tudo o que se torna manifesto quando a mobilização ocorre já estava
presente, moldado, e, por assim dizer, nomeado" (Melucci, 1996, p. 218).
Quer dizer, o sentido e o significado do visível, individual e coletivo já havia
sido constituído, embora em permanente processo de ressignificação. Moisés

12 Paludo (2000, p.73) evidencia que a partir dos anos de 1990, estes Centros passam a se chamar de
Organizações não-Governamentais (ONGs).

11Essa articulação culminou na criação do Estatuto da Criança e do Adolescente - ECA (Paludo, 2000).

10Apesar de algumas divergências os partidos que compunham a ANAMPOS ainda estavam unidos, entretanto
algum tempo depois as diferenças se intensificam em caráter de duas ordens, sendo uma político-partidária “ala
pró-PT e ala pró-PMDB e PCB e, outra, que incidia no caráter da unidade - luta popular e luta sindical” (Paludo,
2000, p. 68). Ainda se firmam divergências em torno da separação das questões populares e sindical, surgindo
assim as centrais sindicais.

53



(1982), num estudo sobre a greve de 80 dos metalúrgicos de São Bernardo,
que culminou num primeiro de maio reunindo 120 mil pessoas, ilustra bem o
movimento subterrâneo existente, antes da ação visível na esfera pública.
Segundo o autor, foram realizadas quase 300 reuniões preparatórias por
empresas, sendo que 400 delegados foram indicados para a comissão de
mobilização e outras comissões foram criadas. Além disso, este exemplo
deixa clara a intencionalidade e a espontaneidade presentes na ação
movimentalista. A quantidade de pessoas que compareceram ao primeiro de
maio surpreendeu até mesmo os ativistas organizadores da greve (Paludo,
2000, p.74).

Destas “redes subterrâneas” se obtém resultados como as mobilizações, greves,

passeatas, ocupações, comícios e marchas que são desdobramentos do que vai ser chamado de

“ações diretas” (Doimo, 1995 apud Paludo, 2000).

As organizações estabelecem sentidos para suas existências e os manifestam através

dos intitulados projetos políticos que reúnem as “missões, os princípios, os valores/ideologias,

as formas de intervenção e os programas de ação” (Paludo, 2000 apud Scherer-Warrem,

1989). As práticas populares que constituem os diversos movimentos populares surgem das

Igrejas, das esquerdas e do sindicalismo combativo, sobretudo nos anos de 1980. É

fundamental destacar que nesse processo emerge a matriz da Teologia da Libertação13 fruto da

maior preocupação da Igreja Católica de relacionar a fé com a vida e a política, a preocupação

agora passa a ser a libertação do povo oprimido por ele mesmo, essa nova abordagem vai

contribuir de forma efetiva para romper barreiras existentes entre os fiéis e os movimentos

políticos de orientação marxista.

As Comunidades Eclesiais de Base (CEBs) assumem papel central, pois à medida que

vão se desenvolvendo e se consolidando, se transformam também num grande movimento,

assim se abrem mecanismos de mediação por meio das Igrejas que propiciaram a construção

das “redes subterrâneas” que formaram a resistência e a luta democrática, bem como

influenciam a construção dos movimentos sociais populares urbanos e rurais (Paludo, 2000).

Nesse cenário a esquerda que estava desarticulada volta a se movimentar e os partidos

se articulam sob a influência da matriz do “Socialismo Democrático (democracia com justiça

social), a estrutura de mediação entre o povo e o poder que viria a se consolidar como

referência nacional - o Partido dos Trabalhadores” (Paludo, 2000, p. 76). Apesar de no interior

de sua estrutura o PT apresentar ambiguidades e imprecisões ao tentar definir sua noção sobre

democracia e socialismo, que culminam em contradições em suas ações como partido, não se

pode negar que expressa uma nova formulação de organização partidária, representando uma

13 Leonardo Boff e Frei Betto são algumas das principais referências brasileiras da Teologia da Libertação.

54



nova ideia de socialismo e democracia “que devem ser construídas de forma bastante orgânica

aos movimentos sociais populares e ao novo sindicalismo” (Paludo, 2000, p.76). O novo

sindicalismo emerge da crise da estrutura sindical associada ao Estado, essa nova concepção,

ao atrelar a luta econômica às suas demandas sociais, avança ao apresentar demandas políticas

não permitidas pelo Estado, tornando-se assim ferramenta decisiva na luta pela

redemocratização do Brasil (Moisés, 1982 apud Paludo, 2000 ).

Para outros autores, tais como Dagnino (977); Coutinho e Weffort (1986), as
novas concepções processavam-se tendo em Gramsci uma das referências
básicas. Rediscutia-se a forma de conceber as relações entre a economia, a
política e a cultura, com forte críticas ao reducionismo econômico e a
valorização da esfera cultural; trabalhava-se mais com uma concepção de
poder como relações de forças sociais; discutia-se a noção de hegemonia e
suas implicações para o processo de transformação social; ampliava-se a
compreensão do Estado (sociedade política) que era visto, também, com o
papel de produtor de consensos e de busca de legitimidade; gestava-se uma
nova forma de conceber as relações Estado/Sociedade/Classes Populares;
passava-se a valorizar a sociedade civil como um espaço importante de
disputa hegemônica e rediscutia-se o papel dos intelectuais (Paludo, 2000, p.
77).

Todos esses elementos impulsionam que as experiências de Educação Popular

voltassem à cena e, com isso, são criados os Centros de Educação Popular, que tem como

base referencial de suas práticas político-pedagógicas a concepção da Educação Libertadora

desenvolvida por Paulo Freire. Paludo (2000, p. 79) sintetiza que essas novas bases e a nova

qualidade da (re)emergência das classes populares, nesse período histórico, podem ser

associadas a duas questões fundamentais, a primeira diz da capacidade político-organizativa

de manutenção da movimentação das “redes subterrâneas” ao desenrolar as ações diretas e

coletivas e no estabelecimento “de organizações coletivas autônomas (coordenadas por elas

mesmas), de antigos centros ordenadores de suas ações (Estado, partidos e Igrejas), de

manifestação, defesa e luta pelos seus interesses e para a restauração da ordem democrática”;

a segunda faz referência às novas matrizes que orientam suas próprias práticas e a dos agentes

de mediação (os intelectuais das Igrejas, das organizações de esquerda e dos centros de

educação popular), das quais deram base para a construção de suas lutas.

Neste período em estudo, havia uma relação bastante estreita entre os
intelectuais de apoio, os intelectuais das próprias classes populares que iam
se formando neste processo e os setores populares. O "vínculo orgânico"
(Gramsci, 1972) entre eles era mantido por desejos e intencionalidades que,
de alguma forma, se tocavam, e os faziam cúmplices na busca da realização
dos seus sonhos. O que os diferenciava era a forma de conceber as classes

55



populares e a maneira de estabelecer, com elas, as relações culturais,
políticas e pedagógicas. Assim, para grande parte dos agentes de mediação
que eram mais informados e formados pela matriz da Teologia da
Libertação, prevalecia uma visão mais romântica do povo e suas práticas
aproximavam-se do chamado basismo, enquanto, para os provenientes das
organizações de esquerda, havia o predomínio da visão ilustrada e a eles
competia "ensinar e dirigir o povo" (Paludo, 2000, p.79/80).

É então com Paulo Freire que se compreende as classes populares como sujeitos

autônomos e conscientes dos seus interesses e capazes de levar adiante suas intenções, desejos

e expectativas, que tanto podem aprender, como ensinar. Os intelectuais aprendem que apesar

das inúmeras fragilidades materiais, as camadas populares “são constituídos de "gentes" e

possuem seus próprios padrões de convivência, seus hábitos, seus costumes, suas formas de se

alegrar, seus "ethos" culturais particulares” (Paludo, 2000, p. 80).

Ao se tornarem visíveis no espaço público, as “redes subterrâneas” estabeleceram

“conexões interativas” (Doimo, 1995 apud Paludo, 2000) entre diversas camadas da

sociedade como as estruturas de mediação, movimentos sociais populares, setores das classes

populares, intelectuais, estudantes, personalidades, ativistas e militantes, que apesar das

diferentes posições, nutriam um sentimento comum de pertencimento e de identidade, que

apontava para uma mesma direção de orientação na construção de um projeto alternativo de

sociedade, proporcionando uma certa unidade no discurso e nas práticas.

São essas “conexões interativas” que ocasionaram uma presença forte e constante no

espaço público, sendo capaz de provocar ações de reivindicações e de influenciar na opinião

pública acerca do que era reivindicado. Essa dinâmica também vai permitir ir além das

reivindicações, pois a partir delas foi possível apresentar um conteúdo ético-político que

expressa conceitos e ideias de uma “nova concepção de sociedade, questionava a legitimidade

das autoridades públicas, a forma de relação Estado/Sociedade e pautava a necessidade de

redemocratização do país” (Paludo, 2000, p. 81).

Com base na capacidade de estabelecer conexões interativas, as classes
populares e seus aliados conformaram no espaço social um "Campo
Democrático e Popular'', com relativa capacidade de disputa política e
cultural, no sentido que lhe confere Gramsci, e de influência nos padrões de
convivência política, social e cultural. Seus delineamentos ou contornos
eram constituídos pelo desejo de transformar o povo (parte dele) em "sujeito
de sua própria história", pelo projeto futuro de sociedade a ser construído,
pelo conteúdo democrático e popular de suas reivindicações e falas, pela
inovação de suas práticas que pode ser simbolizada na democracia
participativa, e pela solidariedade presente nos momentos necessários
(Paludo, 2000, p. 81).

56



O cotidiano deste Campo Democrático e Popular, mesmo com suas divergências,

ambiguidades e incoerências, se entendem pela essência unificadora da palavra, pela vontade

de querer fazer junto e pela luta pelos direitos que se apresentam nas reivindicações políticas e

sociais das quais Paludo (2000, p. 81-82) destaca: maior envolvimento e igualdade diante a

lei; melhores oportunidades, condições de produção e reprodução das classes populares; e

ainda as lutas por anistia, liberdade, autonomia para os sindicatos e direitos trabalhistas. Neste

período em questão este campo político conseguiu se projetar diversas vezes no espaço

público, exemplo disso foi o Movimento Diretas-Já, de 1984 e o processo que levou à

elaboração da nova Constituição Federal, promulgada em 1988, resultando na incorporação de

muitas reivindicações das classes populares à Carta Magna (Paludo, 2000).

As “conexões interativas” estabelecidas entre os intelectuais de apoio (estruturas de

mediação) e as classes populares (movimentos e grupos sociais populares) durante os anos de

1970-1980 impulsionaram também a estabilização de uma nova concepção e prática da

educação do popular, que já tinha sido objeto de preocupação desde o período da Primeira

República.

As práticas de educação do popular desenvolvidas pelo Campo Democrático e Popular

foram absorvidas no processo de construção dos movimentos sociais e populares, que de um

lado representam o que vai se chamar de “novos movimentos sociais”; e de outro lado,

representa a renovação de ferramentas tradicionais como os sindicatos e os partidos de

esquerda. Fica evidente que a concepção de Educação Popular sustenta a mediação entre os

intelectuais de apoio e as classes populares, a mesma pode ser entendida como formação,

capacitação ou trabalho pedagógico e seu papel é auxiliar no acúmulo de forças das classes

populares para viabilizar a transformação social com eles no comando14.

Pode-se afirmar que a década de 1980 foi um momento crucial de retomada de

consciência dos direitos das camadas populares, como também foi uma ocasião marcante para

a tomada de consciência da relação entre educação, o papel político ativo das camadas

populares, sua participação real nas decisões e a elaboração de um novo projeto de sociedade.

A teoria libertadora de Paulo Freire vai se firmando entre os educadores que formularam

14“Lembra-se, com Brandão, que nem todos os agentes de mediação do Campo Democrático e Popular que
atuavam junto às classes populares afirmavam um projeto socialista e que havia, entre eles, uma grande
diversidade de correntes teóricas e de práticas educativas” (Prado, 2000, p. 125). “Entretanto, em todos eles pelo
menos os princípios de que todo o trabalho do educador serve a um ou outro modelo de ordem e vida social, e de
que a transformação da sociedade civil e do poder do Estado devem realizar um projeto e realizar-se com um
trabalho junto às classes populares, são a base da proposta da prática pedagógica” (Paludo, 2000, p.125 apud in
Paiva (Org.).1984, p. 195).

57



teorias cujo objetivo, desde a luta pela escola pública, evidenciava o compromisso com a

democratização efetiva da escola, bem como a emancipação das classes populares.

Havia um esforço intelectual grande em compreender e elaborar o “pensamento

pedagógico brasileiro progressista” (Paludo, 2000, p. 130). As formulações e práticas da

Educação Popular nesta época conviveram com outras formulações e práticas educativas

elaboradas por outros segmentos sociais, inclusive as direcionadas pelo Estado voltadas às

classes populares. Apesar disso, ela se diferencia demasiadamente, porque representava “a

negação de uma educação dirigida às camadas populares [...] e a afirmação da necessidade de

transformação de todo o projeto de educação a partir do trabalho popular” (Brandão, 1994

apud Paludo, 2000, p. 130).

Assim, desde a perspectiva do Campo Democrático e Popular, ela

perde sua característica original de movimento emergente de educadores e se
redefine como um trabalho político de mediação a serviço de projetos,
sujeitos e movimentos populares de classe ou, então, tendentes a isso. A
possibilidade histórica da construção de uma nova hegemonia no interior da
sociedade capitalista dependente é o horizonte da educação popular
(Brandão, 1994 apud Paludo, 2000, p. 130).

2.4 TRABALHO DE BASE

Percebe-se que o processo educativo está intimamente relacionado aos interesses e

necessidades das classes populares, sua função fundamental está em contribuir na formação

da consciência e na articulação política de classes e segmentos populares oprimidos e

marginalizados (Paludo, 2000).

Vê-se clara, então, a orientação política da Educação Popular. Coerente com
a sua missão e com o papel a ser desempenhado, construiu-se um vínculo
bastante estreito entre a educação do popular e a organização popular. A ação
educativa deveria contribuir para a construção da organização dos diversos
movimentos sociais populares. Depreende-se daí, que havia uma forte
dimensão instrumental na educação do popular, efetivada a partir das
correntes da concepção de Educação Popular, uma espécie de subordinação
da totalidade do ato pedagógico ao fazer político. Isto porque seu sentido lhe
era conferido na medida em que conseguia, numa determinada organização
popular, contribuir para que esta viesse a ter, potencializasse e/ou
concretizasse seus objetivos estratégicos ou seu Projeto Político (Paludo,
2000, p. 125-126).

Nesse momento a concepção de Educação Popular que se firmou a partir do Campo

Democrático e Popular tinha como fundamento teórico-pedagógico a relação entre teoria e

prática na formulação do conhecimento. Essa é uma relação dialética que se estabelece no

58



processo de conhecimento realizado para conhecer de forma crítica a realidade e assim atuar

para transformá-la, ou seja, “partir da prática social (fonte de conhecimento), teorizá-la

(conhecimento científico da prática e guia para a ação transformadora) e retornar à prática

social (critério da verdade e fim último de todo o processo de conhecimento)” (Paludo, 2000,

p. 126).

Desta relação entre teoria e prática emergem vários métodos no seio dos movimentos

populares, tais como Ação/Reflexão/Ação, Ver/Julgar/Agir e Prática/Teoria/Prática, dos quais

se tornam o pilar referencial central do trabalho popular. Sinteticamente, a Educação Popular

é compreendida como um processo educativo de profunda relação com a ação organizada dos

setores populares, pois visa contribuir na construção de uma sociedade que vá ao encontro de

seus anseios, sendo um “processo criativo sistemático e intencional” (Paludo, 2000, p. 127).

Nesta concepção, a relação educador-educando busca se distanciar do basismo (visão

que tudo que o povo sabe, pensa e diz é bom) e do vanguardismo (intelectuais dirigindo

exclusivamente o processo educativo), para se apropriar da perspectiva de diferenciar os

papéis e responsabilidades que são tomados como complementares entre os participantes do

processo formativo (Paludo, 2000). Nos termos de Freire (2018, p. 95-96), “o educador já não

é o que apenas educa, mas o que, enquanto educa, é educado, em diálogo com o educando

que, ao ser educado, também educa. Ambos, assim, se tornam sujeitos do processo em que

crescem juntos e em que os ‘argumentos de autoridade’ já não valem”.

É neste período que é criado o Centro de Educação Popular do Instituto Sedes

Sapientiae (CEPIS) - bem como o Instituto de Formação Cajamar -, que se torna referência

nas práticas pedagógicas e na atuação a favor da sua divulgação e elaboração, “os alicerces

desta nova concepção foram sendo fundamentados, valendo-se de diversas matrizes teóricas e

experiências concretas que serviam como fonte de reflexão permanente” (Paludo, 2000, p.

123). As contribuições mais relevantes para essa nova elaboração e concepção, de acordo com

Paludo (2000, p. 123-124), seriam: 1) As experiências de Educação Popular durante os

primeiros trinta anos da República e durante os anos de 1961 a 1964, assim como a

elaboração teórica de Paulo Freire sobre a Educação Libertadora em suas obras “Educação

como Prática da Liberdade e “Pedagogia do Oprimido”; 2) A Teologia da Libertação, o Novo

Sindicalismo e os Centros de Educação; 3) O pensamento pedagógico socialista, que tem

como base o materialismo histórico e o materialismo dialético, tendo como fortes

representantes os teóricos Marx, Lênin e Gramsci; 4) As diversas experiências concretas que

59



se realizaram no continente latino-americano15; 5) As experiências socialistas do Leste

Europeu; 6) As experiências em países latino-americanos como a da Nicarágua e a do Chile e

nos países centro-americanos, como Cuba.

Assim, para compreender o que é trabalho de base, é necessário falar também de

Educação Popular que, nas palavras de Peloso16 (2012, p. 9), “é o esforço de mobilização,

organização e capacitação das classes populares para o exercício do poder”. Vejamos que a

Educação Popular se projeta como instrumento político-pedagógica, onde contribui para o

processo de importantes construções como:

[...] divulgação e recriação do conhecimento; na construção e
implantação da estratégia de uma organização popular; na
qualificação de militantes para a luta de classes; na elevação do nível
de consciência de classe oprimida e na incorporação do povo como
protagonista; na tradução das ideias e na aplicação da metodologia
popular, com o compromisso da multiplicação criativa (Peloso, 2012,
p. 9).

Dessa forma, como só o conhecimento é capaz de libertar, mesmo que algumas

pessoas reduzam o saber apenas a mecanismos como a escolarização, ao conhecimento

acadêmico ou até mesmo a uma série de informações com simples percepções e repetição de

conceitos; nos processos de luta popular não tem como não estar inserida a Educação Popular,

pois a luta popular é a própria Educação Popular em movimento (Peloso, 2012). Percebe-se

então que se tem uma relação direta entre Educação Popular e trabalho de base.

Pensando então que o conhecimento está além da apreensão de informações e leitura

de um livro, ou mesmo em participar de cursos e palestras, pois não basta apenas saber, não

basta apenas estudar e possuir técnicas de como fazer, já que, como reflete Peloso (2012),

quem ainda não tem a experiência de fazer trabalho de base, só consegue fazer esse

movimento ao passo que se aplica as orientações e formulações aprendidas se partir da

realidade concreta na qual estão inseridos as pessoas, os lugares e a cultura. Sobretudo o

conhecimento presume acesso a informações, compreensão e, desse modo, a aplicação

prática, que conectada a uma estratégia faz com que o aprendizado tenha potencial de se

tornar força material para agir sobre a natureza e a sociedade (Peloso, 2012).

16 Ranulfo Peloso é membro do CEPIS - Centro de Educação Popular do Instituto Sedes Sapientiae. O educador
popular é fortemente influenciado pelo pensamento de Paulo Freire, sendo uma das referências na concepção de
trabalho de base do Campo Democrático Popular.

15 “Neste período surgem, ao lado do movimento operário, escolas sindicais, universidades populares, amplos
movimentos culturais e artísticos, assim como intensas atividades de propaganda e imprensa classista, como
aparatos ideológicos de classe, em conflito aberto com os aparatos ideológicos da nascente burguesia e das
classes oligárquicas tradicionais” (Paludo, 2000, p. 124).

60



A educação é um instrumento que torna comum o saber de uma estratégia.
Toda educação tem intencionalidade, explícita ou implícita, pois todo
conhecimento tem um objetivo, uma direção e uma finalidade. O
conhecimento é conhecimento de algo, a partir de uma perspectiva. A
educação está sempre a serviço de uma ideologia, de uma proposta, como
instrumento para realizar uma estratégia de poder. Numa sociedade de
classes, não pode haver educação que seja a favor de todos - será sempre a
favor de alguém contra outrem. A educação serve para que a pessoa se
acomode ao mundo ou se envolva em sua transformação. Por isso, a
formação política é um processo dialético de tradução, reconstrução e
criação do conhecimento que capacita educadores/educandos a ler
criticamente a realidade, com intenção de transformá-la (Peloso, 2012, p.
33-34).

Peloso (2012) vai destacar que o trabalho de base é parte indispensável da luta

popular, é a condição que dá base para o trabalho político e para o trabalho de massa, onde

então essas duas formas de luta devem ser a expressão e resultado do trabalho de base.

Partindo dessa reflexão, o trabalho de base é ação de potencial transformador, que executada

por militantes de uma organização popular, inseridos em uma realidade concreta, são

impulsionados a instigar e organizar o povo rumo a resolutividade de suas demandas, atuando

dessa forma na luta contra a opressão vivenciada.

Porém, é necessário evidenciar que o trabalho de base não é uma técnica que busca

deslumbrar o povo e sim “uma paixão indignada e cheia de ternura que incorpora a vontade

individual à teoria, à ciência e à criatividade, é paixão assumida e recriada por militantes que

se entregam pelo projeto de vida solidária, fraterna e livre” (Peloso, 2012, p. 10). Realizar o

trabalho de base não é então uma tarefa simples, é desafio e requer construir uma estratégia,

um horizonte de luta e organização capaz de abarcar, na luta por uma nova ordem societária

alternativa ao capitalismo, os sujeitos mais interessados em mudar sua condição de

sobrevivência.

Os princípios do trabalho de base requerem, antes de tudo, a sabedoria de que o

processo de aprender requer primordialmente se lançar na prática, ir fazendo e nesse processo

ir aprendendo, reaprendendo e principalmente criando-recriando junto ao povo (Peloso,

2009). É esse movimento que verdadeiramente nos ensina, mas isso não exclui a possibilidade

de conversa e troca com quem já tem a prática, com quem já teve prática e com quem possui

fundamentação teórica sobre a experiência. Nesse ritmo, “uma assessoria tem sentido. Mas, o

indispensável é fazer. Assim, a gente vai tendo a sensação agradável de estar descobrindo as

coisas com o povo” (Peloso, 2009, p. 12).

61



Partindo destes pressupostos, é interessante pensar, para quem busca fazer trabalho

com o povo, sobre valiosos princípios. A primeira premissa da qual se parte é que “ninguém

está só no mundo”. Se os indivíduos estão no mundo convivendo com outros indivíduos, tem

sentido nas palavras de Peloso (2009, p. 12) que “estar com outros significa necessariamente

respeitar nos outros o direito de dizer a palavra”. Culminado a esse primeiro princípio, está

inerente que, ao ter o “direito à dizer a palavra”, implica também a necessidade de saber

ouvir, ver, há diferença em falar a alguém e falar com alguém. O movimento de falar com o

povo só se materializa na capacidade da escuta, inclusive no respeito daqueles que tem um

entendimento ou posição contrária.

Nesse caminho de ter o direito à palavra e saber ouvir, nos deparamos com desafios,

como a manifestação de explicações dentro do senso comum. Tal desafio demanda desmontar

a visão meramente metafísica sobre a sociedade e as situações nos quais estamos subjugados.

Porém, é de extrema importância entender que às vezes as únicas alternativas que o povo

conhece é se apegar a uma visão alienada do mundo, isso quer dizer que ao chegar a um

território para fazer trabalho de base, não se deve cair no “basismo”. Ainda assim, isso não

significa dizer que não se deve desmontar a visão meramente metafísica sobre os problemas

estruturantes, mas deve-se compreender que é a partir do “nível que a massa se encontra” que

devemos partir. Como aponta Peloso (2009, p. 15), “é sempre uma violência você querer

esquecer que a comunidade ainda não tem a possibilidade de um engajamento imediato”.

Dessa forma se coloca a necessidade de passar do senso comum para o bom senso, que

se situa a um processo de elevação do nível de consciência que a classe trabalhadora está

inserida, sem desconsiderar a sua realidade e seus aspectos culturais, como por exemplo,

encontrar na religião a explicação para as mazelas da vida, ou seja, uma explicação “mágica”

para uma situação de pobreza, mas que precisa ser “organizada criticamente” e não apagada

ou substituída.

Ao partir do “nível das massas”, é possível ter compreensão de outro princípio de

relevância, de que “ninguém sabe de tudo e ninguém ignora tudo”. Isto quer dizer que “em

termos humanos, não há nem sabedoria absoluta, nem ignorância absoluta” (Peloso, 2009, p.

17). No entanto, se ninguém sabe tudo e ninguém sabe nada e não se está sozinho no mundo,

não se deve então cair na prepotência de achar que ao se aproximar das massas, estamos

levando o conhecimento absoluto e real, que seria a sua “salvação”.

Peloso (2009) continua a indagar sobre os princípios do trabalho de base e coloca que

outro fundamental é a “capacidade de assumir a ingenuidade do educando”, seja ele qual for.

Ao fazer esse exercício, em vez de expor as dificuldade e lacunas que os sujeitos possam

62



carregar, se está superando-as junto a eles e, dessa forma, ao assumir a ingenuidade do

educando é também fundamental aceitar quando os educandos criticam a ingenuidade do

próprio educador.

Parte-se também do princípio da educação como ato político, no qual um ato político

também é educativo. Dessa forma, “se a educação é sempre um ato político e os/as

educadores/as são seres políticos, importa saber a favor de quem fazemos política, qual nossa

opção” (Peloso, 2009, p. 19). Comumente, o princípio de superar a marca do autoritarismo se

faz presente desde os primórdios do desenvolvimento do Brasil. Os intelectuais, até mesmo os

que se consideram críticos e progressistas, carregam consigo posturas autoritárias, que nesse

caso é aquela postura que desconsidera a voz do outro, sobrepondo através de uma suposta

“autoridade intelectual", que se materializam na arrogância do conhecimento com que se fala

(Peloso, 2009).

Os dois últimos princípios do trabalho de base se projetam em reaprender de novo,

esquecer de tudo que já se aprendeu, se abrir para que possa se vestir de povo, “esqueça-se da

falsa sabedoria e comece a reaprender de novo. Aí que a gente descobre a validade do que já

se sabe - ao testar o que a gente sabe com que o povo está sabendo” (Peloso, 2009, p. 20). E,

por fim, se coloca nesse bojo o princípio de viver “pacientemente impaciente”, que se

desdobra em viver o sonho da revolução com a paciência de saber que este sonho não vai se

materializar no amanhã, mas ter a impaciência necessária de não apenas esperar que esse

processo de transformação vá “cair do céu”, sem que se projete ações que contribuam para

esse movimento. É esse o grande desafio de equilíbrio entre se viver "pacientemente,

impaciente”. Assim, “a impaciência significa a ruptura com a paciência. Romper com um

desses polos é romper em favor de um deles” (Peloso, 2009, p. 21).

Assim, fazer trabalho de base, antes de tudo, resulta em acreditar numa utopia, mesmo

que ainda não se saiba exatamente sua forma e quando irá acontecer, “é irrenunciável no

compromisso de construir um projeto de sociedade no qual a produção social da riqueza tenha

também uma apropriação social” (Peloso, 2012, p. 65). No entanto, para que esse sonho se

materialize é essencial elaborar uma estratégia de poder na qual impulsione a construção de

ferramentas populares, que aglutinem, organizem e eduquem a classe trabalhadora em seu

processo de libertação. E nesse percurso é fundamental a retomada do trabalho de base pelas

organizações populares.

Peloso (2012) coloca que o trabalho de base afirma três objetivos: 1) Participação

massiva dos trabalhadores; 2) Democratização do poder e 3) Construção socialista. De tal

modo, o trabalho de base se mantém em qualquer conjuntura se combinar ação de indignação

63



com disputas na legalidade. Tem como finalidade despertar nos sujeitos a possibilidade de

reconhecer seus potenciais, para que com confiança possam caminhar por conta própria;

anunciar o socialismo como alternativa de construção de outra sociedade, pautada em valores

distintos da sociedade burguesa, ou seja, uma sociedade sem classes; canalizar no povo atos

de rebeldia contra as formas de opressão e injustiça, ao passo que se projetam, desde já, novos

homens e mulheres pautadas pelo valor da solidariedade e, por fim, transformar a realidade

por meio de vitórias na luta pela conquista de direitos e dignidade em todos os campos da

vida social (Peloso, 2012, p. 67).

Considera-se que ao fazer trabalho de base se está fazendo luta popular, onde o

movimento popular é a reação da classe trabalhadora contra o sistema de dominação. Essa

reação pode ser individual ou coletiva, com ou sem conflito, organizada ou espontânea. Mas

para que as camadas populares se posicionem dessa forma, não basta apenas a propaganda e a

agitação, a massa necessita experimentar a luta política, “fazer ações que resolvam problemas

concretos; esse passo imediato deve se ligar a marcha geral por acontecimentos por mudanças

radicais” (Peloso, 2012, p. 67).

O trabalho de base deve ser parte de um movimento de massa autônomo e de
caráter nacional que contribua na construção de um projeto estratégico de
transformação da sociedade. Esse movimento considera as realidades e
culturas regionais e deve responder às necessidades concretas do povo. O
trabalho de base é condição e sustento do trabalho de massas; o trabalho de
massa é a expressão e consequência do trabalho de base. (Peloso, 2012, p.
67).

Quem faz trabalho de base são os militantes da organização popular, o mesmo é

fermento da ação política transformadora, que a esses militantes populares, ao atuarem em

determinados territórios, tem o dever de estimular, conduzir e acompanhar o povo na

organização do embate aos problemas vivenciados em seus cotidianos e dessa forma associar

a essa luta a luta geral contra a exploração e opressão (Peloso, 2012). De acordo com Peloso,

podemos entender como base o “alicerce, sustentação, início, parte indispensável. Na história

do movimento popular, a palavra base foi acumulando vários significados, cada um

completando o outro” (Peloso, 2012, p. 68). Mas essencialmente a base é o povo em

movimento, em todos os espaços, que dá sustentação e disposição para a luta necessária pela

transformação da sociedade.

Para que assim o trabalho de base seja bem realizado e eficiente, é essencial que não se

desperte apenas exaltação de quem participa da ação, mas que torne os sujeitos e grupos

64



protagonistas no processo de transformação da realidade. Portanto, Peloso (2012) diz que uma

experiência popular eficaz é aquela que consegue mobilizar as pessoas para que rompam com

o sentimento de fatalismo, ou seja, a ideia que o fim já está consolidado, sendo a classe

trabalhadora sempre a derrotada. A experiência de trabalho de base eficaz é também aquela

que provoca a autoestima do povo, é aquela que capacita e forma política e tecnicamente sua

militância para atuação direta sobre a realidade e os qualifica para que sejam multiplicadores

e aquela que, por fim, “canaliza a luta de emancipação para um projeto alternativo à inclusão

capitalista em que não haja lugar para a classe oprimida” (Peloso, 2012, p. 69).

65



CAPÍTULO 3 - CAMPANHA PERIFERIA VIVA

“O Periferia Viva nasce como resposta ao governo genocida
com sua política de morte que nos deixou a própria sorte em

uma pandemia. Com o princípio da solidariedade entre os
movimentos populares do campo e da cidade e a classe

trabalhadora, organizamos doações e entrega de alimentos
saudáveis, marmitas e itens de necessidade básica a todos. A

ideia é conectar iniciativas, campanhas e demandas da
sociedade que podem contribuir e fortalecer essa rede de

solidariedade”.
Coluna Periferia Viva - Brasil de Fato

A Campanha Nacional intitulada Periferia Viva nasce em meio ao contexto conjuntural

da pandemia ocasionada pelo vírus da Covid-19. Esta campanha é fruto de iniciativa das

organizações e movimentos que compõem o Campo Popular17. Ela nasce pautada pela

necessidade de resposta à grave crise sanitária, na qual, desde 2020, o mundo está

vivenciando, encadeada à crise econômica e social que já estava em fluxo, colocam a classe

trabalhadora complexos e novos desafios.

O governo do presidente Jair Bolsonaro, juntamente com o governo do estado de

Minas Gerais, sob a gestão de Romeu Zema, não quiseram criar estratégias eficazes de

combate à pandemia, como investimento e construção de políticas públicas de saúde e

biossegurança de prevenção e atendimento aos infectados, quanto políticas emergenciais para

quem perdeu o emprego ou ficou impedido de trabalhar devido às medidas de isolamento,

como também políticas de assistência social como a garantia de cestas básicas, para barrar a

fome, no pagamento de um auxílio emergencial num valor que de fato permita que o povo

viva com dignidade. Esses elementos revelam a faceta mais cruel do projeto de Jair Bolsonaro

e Romeu Zema. O que sobra ao povo é a morte, a fome, a miséria e o desemprego.

Granemann (2021) ajuda a compreender o que significou o processo da Covid-19,

afirma ao dizer que

[...] desde os primeiros dias da pandemia no Brasil, as medidas sanitárias
para seu enfrentamento mobilizadas pela burguesia e pelo seu Estado deram
importantes sinais de que a Covid-19 atuaria como força motriz para que o
governo Bolsonaro e o Congresso Nacional, ambos sob o comando da
burguesia, no uso de suas funções, metamorfoseassem a tragédia sanitária
em oportunidades (Guimarães, 2020 ; Setti, 2020) de acumulação

17 O Campo Popular é formado por um conjunto de organizações populares e movimentos sociais do campo e
urbanos como o Levante Popular da Juventude, o Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra, o Movimento
pela Soberania Popular na Mineração, o Movimento dos Atingidos por Barragem, o Movimento de
Trabalhadoras e Trabalhadores por Direitos, Movimento Brasil Popular, e Via Campesina. O Campo Popular tem
como estratégia a construção do Projeto Popular para o Brasil.

66



inflexivelmente requeridas pelos capitais – também na ‘normalidade’ –
quando de suas crises econômicas (Granemann, 2021, p. 3).

Com a total falta de responsabilização do Estado para responder às demandas de vida

da população, as organizações populares se mobilizaram em construir uma Política de

Solidariedade, que para o Campo Popular é um valor revolucionário. Dessa forma, adotou-se

mecanismos para que nesse novo cenário as forças organizativas e políticas deste campo

político pudessem traçar caminhos de reorganizar e conduzir o trabalho militante, para tornar

a solidariedade uma ferramenta concreta de luta pela sobrevivência e de luta política do povo

brasileiro.

A escolha por esse caminho não é uma decisão fácil, pois a cultura histórica de

realização de trabalho de base se pauta no contato social, no “olho no olho”, na convivência.

Então, em momentos onde as medidas de prevenção ao contágio implicam em fazer

distanciamento e isolamento social, o contexto exigiu criatividade para ajustar a forma de

organizar a luta. Por isso, dessa forma os esforços se centraram no trabalho de fortalecimento

de uma Política de Solidariedade, partindo da perspectiva que é falso o conflito entre a defesa

da economia ou da vida. Sendo essa uma pauta da burguesia, que não pode aceitar deixar de

acumular e não aceita ver parte da riqueza nacional direcionada para defender a vida, a saúde,

a renda e o bem estar da classe trabalhadora. Assim, para o campo do Projeto Popular a

concepção de solidariedade perpassa primeiramente pela defesa incondicional da vida do

povo.

A solidariedade para o Campo Popular anda junto com a luta por direitos. Direito à

dignidade humana, as condições de sobrevivência, com água, comida, acesso à saúde,

condições adequadas de higienização, o que implica uma luta mais enraizada pelo acesso aos

recursos e serviços públicos. Esse processo só será possível se a classe trabalhadora for

protagonista, por isso o desafio de um forte trabalho na batalha das ideias, o trabalho da

consciência coletiva.

O início do ano de 2020 foi bastante desafiador para o conjunto da esquerda brasileira:

diante da pandemia da COVID-19 a necessidade do isolamento social obrigou as

organizações e movimentos sociais a rediscutir os planejamentos de ações e perspectivas de

atuação. Foi assim que, no dia 14 de março de 2020, alguns militantes da Consulta Popular,

do Levante Popular da Juventude, do Movimento de Trabalhadoras e Trabalhadores por

Direitos (MTD), realizaram a primeira reunião virtual sobre como seria a atuação no campo

da solidariedade em um contexto pandêmico e em condições de quarentena e isolamento

67



social. Foi formado um coletivo com representações de cada movimento do Campo Político

do Projeto Popular, constituindo assim a coordenação nacional de uma Campanha de

Solidariedade que passou a se chamar Periferia Viva, que tinha como objetivo traduzir na

prática a necessidade urgente de se instituir de forma coordenada, atuação política em

territórios comuns para salvar a vida do povo, negligenciada pelo governo Bolsonaro.

A campanha Periferia Viva é, portanto, uma iniciativa dos movimentos
populares, sindicais, estudantis, do campo e da cidade, que diante da situação
dramática da pandemia somaram esforços para semear uma concepção de
solidariedade orgânica, já presente nos valores e práticas dos mesmos, mas
atualizada pelo contexto da pandemia do novo coronavírus. Nesse sentido,
reconhece e luta contra as desigualdades históricas que negam direitos
básicos ao povo brasileiro, como o próprio direito à vida e leva essas
concepções à prática em diversas periferias do Brasil desde o início do ano
de 202018.

3.1 PAPEL DA SOLIDARIEDADE

Embora o ciclo progressista durante os governos Lula e Dilma (2003-2016) tenha

trazido melhorias significativas para a vida da classe trabalhadora e para aqueles em situação

de pobreza e extrema pobreza, especialmente por meio de políticas assistenciais, valorização

do salário mínimo e proteção social, ele também representou o predomínio de um projeto de

esquerda que deixou de priorizar a organização popular como estratégia para avanços sociais

e democráticos. As melhorias nas condições de vida não foram acompanhadas de um projeto

de disputa por hegemonia, que incluiria a mobilização popular, o fortalecimento das

ferramentas de representação da classe trabalhadora e o debate de ideias na sociedade.

Para enfrentar essa conjuntura, as forças políticas do Campo Popular elaboraram a

Tática da Defesa Ativa19. Também implica um retorno ao trabalho de base como a principal

forma de resistência contra o avanço da extrema direita e uma preparação para futuras

contra-ofensivas das forças populares. A construção de força social nas periferias urbanas,

onde se concentra a maior parte da classe trabalhadora, é uma tarefa fundamental.

Nesse contexto, surge a questão: qual o significado político da solidariedade? Frente

ao avanço da extrema direita, com o bloqueio de conquistas econômicas e a prevalência de

uma consciência conservadora entre a população, qual o melhor caminho para organizar o

19 De forma breve a Tática da Defesa Ativa busca preservar as forças dos movimentos e organizações políticas,
mantendo a capacidade de ação e defendendo a liberdade de atuação, além de construir uma aliança ampla com
todas as forças democráticas e anti-bolsonaristas.

18 Trecho do Caderno 01: O que tem na mochila do Militante da Política de Solidariedade?, s.d, p. 6.

68



povo e construir força social? A prática da solidariedade aparece como uma resposta possível

para enfrentar esse momento.

A solidariedade faz parte do cotidiano do povo na luta por sua sobrevivência e por

uma vida melhor. Ela se manifesta tanto localmente, em bairros e ruas, quanto em uma escala

internacional. Embora possua um caráter espontâneo, a solidariedade também pode ser

inserida em uma estratégia política de colaboração entre povos de diferentes regiões, que se

fortalecem mutuamente para enfrentar os ataques do capital.

A inserção por meio da solidariedade permite identificar as principais contradições que

afetam determinados territórios, além de fortalecer os laços de confiança entre a classe

trabalhadora e as organizações populares. Esse processo deve estimular lutas econômicas

conectadas às lutas políticas gerais, visando transformar a realidade concreta com o objetivo

maior de construir o poder popular20.

A solidariedade como prática política foi resgatada nesta conjuntura da pandemia da

Covid-19. Mesmo que exista uma crítica por parte de setores da esquerda organizada de que

essas ações ditas “assistenciais” são populistas e não alteram as estruturas de poder, é preciso

defender a solidariedade como um caminho para se aproximar da classe trabalhadora,

conquistando sua confiança.

Assim, o objetivo é apresentar um método de ação que permita a aproximação entre a

massa de trabalhadores e os militantes dos movimentos sociais, conformando uma base de

militantes com experiência prática em organização popular. A partir disso, por meio da

elaboração feita pelos membros do CEPIS, a solidariedade pode ser compreendida em três

dimensões: espontânea, de classe e internacional.

Na dimensão espontânea, a solidariedade já existe no cotidiano do povo, nas formas de

ajuda mútua que surgem espontaneamente para garantir a sobrevivência, como a construção

de casas coletivamente ou o cuidado com crianças.

Na dimensão de classe, a solidariedade se insere em um projeto político transformador,

no qual a classe trabalhadora, por meio da organização e luta, busca uma sociedade mais

justa. A solidariedade deve ser exercida pela classe trabalhadora de maneira consciente,

distinguindo-se do assistencialismo, que muitas vezes serve para manter as pessoas

dependentes e passivas.

20 Trecho do texto “Propostas de Construção de uma Politica de Solidariedade do Campo do Projeto Popular.

69



Já na dimensão internacional, a solidariedade é parte de um projeto de libertação da

classe trabalhadora em escala mundial, como exemplificado pela colaboração entre Cuba e

outros países na área da saúde, mesmo sob condições de bloqueio econômico.

O método de construção da solidariedade deve estar baseado em ações permanentes

nas periferias urbanas, visando fortalecer as ações planejadas e executadas em conjunto com o

campo político, com o intuito de mobilização dos trabalhadores e não no fortalecimento de

uma única organização.

O objetivo das ações de solidariedade deve ser sempre promover a organização

popular nos territórios, capacitando as pessoas a enfrentar seus próprios desafios. A

continuidade dessa política deve buscar constantemente ampliar a participação popular à

medida que avançamos na construção das ações. A análise feita pelos camaradas do Cepis nos

mostra que a organização popular no território segue um modelo orgânico, dividido em três

níveis de participação:

1. Núcleo político: Composto por militantes que possuem consciência de uma causa e

estão dispostos a elaborar e conduzir a política da organização; 2. Base da organização: Um

núcleo mais amplo formado por pessoas que participam e apoiam as ações do movimento.

Esse grupo é uma fonte de futuros militantes, que devem ser convidados a se unir ao núcleo

político da organização; 3. Grupo massivo: Constituído por indivíduos que, de maneira geral,

apoiam o movimento e participam de atividades mais amplas, mas com menor envolvimento

na construção das ações e na organização.

Assim, o desafio é construir um processo em que os trabalhadores daquele

determinado território se tornem protagonistas nos respectivos núcleos políticos, expandindo

o trabalho de base. À medida que o núcleo político cresce e se fortalece, os militantes devem

ser destacados e direcionados para desenvolver as ações de solidariedade em outros

territórios, multiplicando as iniciativas21.

O processo de construção das ações de solidariedade deve incluir a investigação do

território, a formação de coletivos locais que possam planejar e realizar essas ações de

solidariedade e a realização de avaliação contínua para aperfeiçoar o método. A

sistematização das avaliações e o armazenamento das informações é fundamental para o

registro e a formação de um banco de dados que possa auxiliar nas ações futuras.

21 “Elaborações sistematizadas por militantes da coordenação e secretaria nacional da Campanha Periferia Viva.
Texto: “Proposta para a construção de uma Política de Solidariedade do Campo do Projeto Popular”.

70



3.2 AÇÕES DA CAMPANHA PERIFERIA VIVA

A Campanha Periferia Viva consiste em reunir a produção agroecológica das
áreas da reforma agrária, recolher doações de alimentos e produtos de
higiene e entregar esse material às famílias nas periferias dos centros
urbanos. A campanha chama esse processo de encontro do alimento saudável
com a panela vazia22.

Dado o cenário, ficou estabelecido o desafio dos movimentos populares posicionarem

seus militantes para a prática da solidariedade nos bairros e periferias dos centros urbanos.

Esse movimento impulsiona a reflexão, elaboração e sistematização sobre o trabalho de base

como prática de educação popular realizado pelo Campo Popular, provando ainda uma

elaboração sobre o que é e como fazer trabalho de base perante as novas complexidades que a

realidade concreta impõe. É aí que surge o Caderno 01 - “O que tem na Mochila do Militante

da Política de Solidariedade?”, um esforço de reflexão que nos levou ao curso Trabalho de

Base É Educação Popular23.

O que encontramos nessas mochilas? - Solidariedade. [...] A solidariedade
ativa que disputou ideologicamente com a solidariedade liberal no momento
de emergência quando fomos surpreendidos pela pandemia do coronavírus.
Pudemos constatar nas entrevistas como que a Solidariedade da Campanha
Periferia Viva se diferencia na prática da solidariedade S.A. ou liberal, por
ser um processo ativo de ampla participação. Solidariedade é um método de
trabalho popular para autonomia dos territórios. Solidariedade é presença
constante, é a capacidade criativa do nosso povo. Solidariedade é uma
ferramenta de luta a partir de uma relação dialógica. A pesquisa buscou,
portanto, atribuir conteúdo à solidariedade forjada nessas mochilas
militantes. A Solidariedade classista, antirracista e feminista. A
Solidariedade Ativa foi ganhando contornos de estratégica porque diz
respeito à construção de força social urbana. E corresponde a uma tática
acertada na perspectiva da defesa ativa à medida em que diz respeito à
retomada do vínculo com o povo e à possibilidade de enraizar o método da
Educação Popular e inovar nas metodologias. Além do que a solidariedade
contribuiu para ativar uma espécie de movimento comunitário de um novo
tipo, com diferentes formas organizativas. O resgate da solidariedade como
valor da esquerda e seu apontamento como paradigma de futuro é o
verdadeiro patrimônio do qual essas mochilas militantes são portadoras24.

Para poder se comunicar com a sociedade e passar a mensagem que se pretendia,

cria-se um coletivo de comunicação, o objetivo era pensar de forma estratégica o “se

24 Trecho do Caderno 01 - “O que tem na Mochila do Militante da Política de Solidariedade?” (2021, p. 9).

23 O objetivo do curso é “sistematizar nossas experiências de trabalho de base. Ou seja, revisitar, organizar e
ordenar os fatos, reler criticamente o significado das ações e destacar como e porque elas aconteceram e estão
acontecendo dessa forma. O esforço é encontrarmos as lógicas da construção de força social urbana no Brasil,
sem isso não conseguiremos construir força popular com caráter nacional” (Trecho do Caderno 01 - “O que tem
na Mochila do Militante da Política de Solidariedade?”, 2021)

22 Trecho da Coluna Periferia Viva do Jornal Brasil de Fato, publicada em novembro de 2020.

71



comunicar”, tanto de forma externa, mas como de forma interna para o conjunto dos

militantes. Por se tratar de uma campanha realizada durante um contexto de isolamento social,

o debate da Batalha das Ideias nas redes sociais se torna item indispensável. Muitas

ferramentas de comunicação foram elaboradas, vale destacar a criação de páginas virtuais da

Campanha Periferia Viva, criação de materiais formativos da campanha, como adesivos,

pôsteres, panfletos, que foram utilizados tanto nas redes como nas ações presenciais. Em Belo

Horizonte (MG) foi elaborado o Documentário “Dos Estudantes aos Bairros25”.

Figura 01- Identidade Visual da Campanha

Ainda no campo da comunicação na Batalha das Ideias foi criada a Coluna Periferia

Viva do Jornal Brasil de Fato, diversos artigos de opinião e matérias foram publicadas, o que

serviu tanto para elaboração, avaliação, balanço e sistematização da campanha.

As ações da Campanha também produziram informações e atuaram na
disputa das narrativas sobre a pandemia, assumindo ao mesmo tempo uma
vigilância com os limites da assistência. Nos posicionamos diante da
conjuntura a partir da defesa do lockdown, iniciativas de apoio ao acesso do
auxílio emergencial, ações de denúncia dos altos valores do gás e dos
alimentos e a defesa da reforma agrária popular. Apontamos as correlações
entre a má gestão do governo Bolsonaro, o atraso na aquisição de vacinas
por diversos estados, o sucateamento da saúde e a não banalização das mais
de 600 mil vidas perdidas pela Covid-19 e por negligências do estado
brasileiro.

Outra iniciativa que foi percebida durante a Campanha Periferia Viva, no processo de

passagem da compreensão da campanha para a construção de uma Política de Solidariedade,

foi a experiência dos “Agentes Populares de Saúde”, que surgem de uma necessidade prática:

25 Disponível no canal do YouTube do Levante Popular da Juventude -
https://www.youtube.com/watch?v=rmgWE-49cGA.

72

https://www.youtube.com/watch?v=rmgWE-49cGA


Se às décadas anteriores (1970 e 1980) foram marcadas pelas conquistas da
criação do Sistema Único de Saúde (SUS) e dos agentes comunitários de
saúde, a pandemia agora direcionou à formação dos agentes populares de
saúde, reunindo tanto o acúmulo dos movimentos deste setor das décadas
anteriores quanto a experiência recente das campanhas de solidariedade,
iniciada com a doação de cestas. Com o avanço das doações, os militantes
passam a refletir sobre os próximos passos. Estavam cientes que alimentar o
povo era fundamental, mas como se diferenciar do que identificavam como
caridade e solidariedade S.A.? Era necessário criar uma forma organizativa
para além das coordenadoras de rua; foi avaliado que nem todo mundo se
sente à vontade para ser coordenador, mas a figura de um cuidador poderia
ampliar o alcance de moradores interessados na tarefa. Surge, então, a ideia
dos agentes populares de saúde, a partir do entendimento de que cuidar é um
ato que toca no mais sensível do cidadão comum, principalmente sob um
contexto pandêmico. Os agentes populares de saúde, bem como os de
educação e de cultura fazem em suas respectivas áreas, disputam a noção
sobre saúde e reforçam o direito a ela, rejeitando uma educação em saúde
baseada no medo e uma experiência definida pelo medicamento26.

Figura 02: Cartilha 01 - Agentes Populares de Saúde: ajudando a minha comunidade no enfrentamento da
Pandemia de COVID-19.

Outras atividades desenvolvidas pela Campanha Periferia Viva foram as ações de

distribuição de cestas básicas e kits com produtos de higiene, distribuição de máscaras,

construção de cozinhas populares que produziram marmitas para serem distribuídas. Nas

visitas aos territórios periféricos para a distribuição dos alimentos, também se estabeleceu o

diálogo com os moradores ao fornecer orientações sobre o vírus, a contaminação, a prevenção

e esclarecimentos sobre o auxílio emergencial e auxílio para o cadastro nas plataformas do

Governo Federal.

Foram desenvolvidas também iniciativas de construção de Agentes Populares de

Saúde, que tinham como sujeitos os próprios moradores dos bairros de abrangência da

campanha, foi realizada a Jornada Nacional Periferia Viva Contra a Fome. Pelo seu caráter de

conscientização e disputa de projeto de país a campanha atuou nos atos e manifestações desse

26 Trecho retirado do Caderno 02 - Sistematização do Trabalho de Base (2021).

73



período, organizados pela esquerda e movimentos sociais populares27. Buscando manter sua

organicidade plenárias organizativas em formato virtual foram realizadas, foi elaborado

diversos materiais como cartilhas, cadernos, curso e ciclo de debates, que tinham como

objetivo a sistematização da da experiência de trabalho de base como prática da Educação

Popular, mas também servir de ferramenta de formação e guia para a atuação dos militantes.

Além disso, as ferramentas de comunicação e agitação, tanto por meio digital quanto

presencial, foram incorporadas, um exemplo é a distribuição do Jornal Brasil de Fato durante

as intervenções da campanha nas periferias.

Figura 03: Lançamento do Caderno 01 - O que tem na Mochila do Militante da

Política de Solidariedade?

Figura 04: Lançamento do Caderno 02 - Sistematização do trabalho de base

27 Ver Artigo | “29 de maio, por que ir para rua nesse momento?” do Jornal Brasil de Fato - disponível em:
https://www.brasildefatomg.com.br/2021/05/26/artigo-29-de-maio-por-que-ir-para-rua-nesse-momento.

74

https://www.brasildefatomg.com.br/2021/05/26/artigo-29-de-maio-por-que-ir-para-rua-nesse-momento


Em Juiz de Fora (MG), uma das cidades participantes da Campanha Periferia Viva,

foram realizadas diversas atividades de solidariedade em mais de 20 bairros periféricos,

parceria entre o Movimentos dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), Levante Popular da

Juventude e Coletivo Vozes da Rua. A ação distribuiu mais de uma tonelada de alimentos

orgânicos28

Figura 05: Produtos vindos do Assentamento Dênis Gonçalves, de Goianá (MG), foram distribuídos
nesse sábado (9) em bairros de Juiz de Fora. Foto por Dowglas Silva / MST (Fonte: Brasil de Fato

Minas Gerais)

Figura 06: Preparação dos alimentos que foram distribuídos para as famílias das periferias de Juiz de Fora. Foto
por Dowglas Silva / MST (Fonte: Brasil de Fato Minas Gerais).

28Ver materia do Jornal Brasil de Fato disponivel em:
https://www.brasildefato.com.br/2020/12/21/mst-doa-mais-de-uma-tonelada-de-alimentos-organicos-na-periferia
-de-juiz-de-fora-mg.

75

https://www.brasildefato.com.br/2020/12/21/mst-doa-mais-de-uma-tonelada-de-alimentos-organicos-na-periferia-de-juiz-de-fora-mg
https://www.brasildefato.com.br/2020/12/21/mst-doa-mais-de-uma-tonelada-de-alimentos-organicos-na-periferia-de-juiz-de-fora-mg


Figura 06: Preparação já finalizada dos alimentos que foram distribuídos para as famílias das periferias de Juiz
de Fora. Foto por Dowglas Silva / MST (Fonte: Brasil de Fato Minas Gerais).

76



4 CONSIDERAÇÕES FINAIS

A Política de Solidariedade, por meio da campanha Periferia Viva, assume como

centralidade o compromisso ético e moral da militância do Projeto Popular com o povo

brasileiro. Conduzida pela defesa da vida, da necessidade de fortalecer a organização popular

nos territórios, do combate à violência, a defesa do SUS, da educação pública e da produção

científica, foi imposto a necessidade de travar a Batalha de Ideias em um contexto onde a

fome chega nas periferias antes mesmo da chegada massiva do vírus.

Para essa geração de militantes, está posto o desafio de seguir firmes ao lado dos

trabalhadores, todavia para que isso fosse viável, foi necessário combinar a defesa do

isolamento social com o direito de se manter vivo, onde ter comida e acesso aos cuidados em

saúde eram a ordem do momento. Esse desafio se projetou em diversas realizações de ações

de solidariedade protagonizadas por militantes em diversas partes do Brasil e do estado de

Minas Gerais.

Fazer uma ação concreta no trabalho de base é uma dimensão que a militância conhece

bem. É a vivência de que só a luta muda a vida. A militância deve sentir qual ação o povo tem

disposição para se colocar em movimento para realizar. A ação a ser feita é aquela na qual o

povo participa porque está na compreensão, no momento e no ritmo que dialoga com o nível

de consciência e experiência daquela comunidade.

Antes de mais nada, no processo de organização, é fundamental o entendimento, no

âmbito geral do Campo Popular, da importância do processo de formação política, que não se

reduz ao momento de um curso de formação. A primeira “escola” onde a militância e povo se

qualificam é na construção de ações e na reflexão sobre elas. Essa reflexão proporcionada

pela formação política constante em relação às ações permitiu a transição de uma lógica de

campanha para uma lógica de política de solidariedade, com o papel de abrir e criar as

condições para a entrada e a consolidação de uma concepção de trabalho de base.

Partindo do entendimento de que a tarefa da retomada do trabalho de base no Brasil

implica sintonia com a estratégia política da esquerda e o papel político das forças

organizadas da classe trabalhadora. Este entendimento acerca do trabalho de base está

alinhado à necessidade de reorganização da esquerda brasileira, por meio da ampliação e

aprofundamento da Educação Popular e da própria estratégia do Projeto Popular para o Brasil.

Desde 2018, com a vitória eleitoral de Bolsonaro e a agenda ultraneoliberal na

economia e conservadora na moral, ficava nítido nas análises dos movimentos do Campo

Popular o papel da solidariedade como política de trabalho de base, diante da conjuntura de

77



crise e restrição de políticas públicas. Havia uma agenda de encontros e debates sobre essa

análise e sua tradução prática enquanto campo político, que foi atropelada e acelerada em

2000.

A construção das estratégias em torno da campanha demandaram uma leitura

adequada da realidade social, para que pudéssemos medir as dimensões dessa crise sanitária

sobre o modo de viver e pensar das trabalhadores e dos trabalhadores, para compreendermos

sobre como as mudanças culturais referentes à religião , família e políticas em curso foram e

são absorvidas por estes. Pouco compreendemos sobre as dimensões e os caminhos de disputa

das ideias, das formas de organização e de filiação de sujeitos reféns deste ultra

neoliberalismo.

A Campanha Periferia Viva não se restringiu apenas à distribuição de alimentos, mas

deu centralidade à defesa da vida do povo, em momentos para estabelecer as bases de uma

relação, que na conjuntura atípica em questão, proporcionou o uso de ferramentas de

comunicação e desenvolvimento da criatividade ativa. O objetivo sempre foi estabelecer uma

tática de campanha de massas, politizada, inclinada a ressignificar e disputar o destino do

Brasil, por isso exigiu que se formasse uma organicidade, com tarefas de formação, de

agitação, de educação da participação política, que potencializasse a organização da cultura.

Pode-se afirmar que a experiência adquirida por meio da elaboração e realização da

Campanha Periferia Viva teve efeitos significativos e importantes: por um lado, proporcionou

um processo de formação política interna dos movimentos populares que construíram a

campanha; por outro lado, cumpriu com os objetivos políticos programáticos de (re) construir

os métodos do trabalho de base como prática da Educação Popular visando o fortalecimento e

o crescimento do trabalho urbano territorial. Nesse sentido, também mediou a disputa de

hegemonia na sociedade rumo à construção e propagação de um Projeto Popular para o Brasil.

Para a continuidade desses processos iniciados com a Campanha Periferia Viva,

perpassa pela boa execução de um trabalho de base como prática da Educação Popular, que

como muito bem nos ensinou Paulo Freire, é o caminho para a libertação dos homens em

direção a “nova” humanidade, que será estabelecida pelas classes populares em conjunto com

a atuação guiada pelos movimentos populares.

Ainda se colhem frutos dessa grande iniciativa dos movimentos populares do Campo

da Solidariedade, o Projeto dos Agentes Populares de Saúde virou um Programa Nacional de

Educadoras e Educadores Populares de Saúde29, realizado pelo Ministério da Saúde (MS) por

29 Programa instituído pela Portaria GM/MS n.° 1.133, de 16 de agosto de 2023, o edital foi voltado para os
movimentos sociais e populares com atuação voltada para educação em saúde e educação popular.

78

https://www.in.gov.br/en/web/dou/-/portaria-gm/ms-n-1.133-de-16-de-agosto-de-2023-504246746


meio da Secretaria de Gestão do Trabalho e da Educação na Saúde em parceria com a

Fundação Oswaldo Cruz (FioCruz) e com os movimentos sociais.

79



5 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALENCAR, M.T. de. Gramsci e a perspectiva nacional-popular no âmbito da Cultura. O
Social em Questão - Ano XX - nº 39 - Set a Dez/2017.

BEZERRA, C.S. Cultura e Hegemonia: a construção do debate cultural em Gramsci e os
desafios contemporâneos. In: Gramsci e a formação política. Cadernos de estudos ENFF,
vol. 5. ENFF: Guararema, 2012.

BEZERRA, C.S; BRUZIGUESSI, B. Cultura, Formação Social e Serviço Social no Brasil:
uma introdução ao debate. Formação Social e Serviço Social: A realidade Brasileira em
debate. 1° Edição. Outras Expressões. São Paulo, 2019.

COUTINHO, C. N. Cultura e sociedade no Brasil: ensaios sobre ideias e formas. São
Paulo: Expressão Popular, 2011.

COUTINHO, C.N. Gramsci: um estudo sobre seu pensamento político. Rio de Janeiro:
Editora Campus, 1992.

CUCHE, D. A noção de cultura nas ciências sociais. Tradução de Viviane Ribeiro. Bauru:
EDUSC, 1999.

FÁVERO, O. O legado de Paulo Freire: passado ou atualidade. Faculdade de Educação da
Universidade Federal Fluminense. Disponível em: Acesso em:

FREIRE, P. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro/ São Paulo: Paz e Terra, 2018.
Disponível em:
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/6021142/mod_resource/content/1/E4%20%20Texto
%201.pdf. Acesso em: 12/06/2024.

GIANNOTTI, V. 1943 - História das lutas dos trabalhadores no Brasil. Rio de Janeiro:
Mauad X, 2007. Disponível em:
https://averdade.org.br/wp-content/uploads/2020/08/Documento-64-VITO-GIANNOTTI-HIS
T%C3%93RIA-DAS-LUTAS-DOS-TRABALHADORES-NO-BRASIL.pdf. Acesso em:
16/04/2024.

GRANEMANN, Sara. Crise econômica e a Covid-19: rebatimentos na vida (e morte) da
classe trabalhadora brasileira. Trabalho, Educação e Saúde, v. 19, 2021.

GRAMSCI, A. Concepção Dialética da História. Trad. Carlos Nelson Coutinho. Rio de
Janeiro: Civilização Brasileira, 1991.

GRAMSCI, A. Cadernos do cárcere. volume 1. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira,
1999. Disponível em:
https://rebeldesistematico.wordpress.com/wp-content/uploads/2016/10/antonio-gramsci-cader
nos-do-cc3a1rcere-vol-i.pdf. Acesso em: 20/09/2024.

JACOMINI, M. A. Antonio Gramsci e a pesquisa educacional. 1e.d. - São Paulo: Alameda,
2022.

80



LIGUORI, G. Roteiros para Gramsci. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2007.

LIMA,R. P. de. Cultura, Movimentos Sociais e Lutas Sociais: a experiência de produção de
vídeo popular pela Brigada de audiovisual da Via Campesina. Universidade Federal de Juiz
De Fora. Programa de Pós-Graduação em Serviço Social. Mestrado em Serviço Social, 2014.

MELITO, L. O preço da comida nas alturas e a periferia na corda bamba. Coluna Periferia
Viva. Brasil de Fato - São Paulo, 20 de outubro de 2020. Disponível em:
https://www.brasildefato.com.br/2020/10/20/o-preco-da-comida-nas-alturas-e-a-periferia-na-
corda-bamba. Acesso em: 14 de março de 2022.

MELITO, L. O que têm sido as ações de solidariedade do Periferia Viva?. Coluna Periferia
Viva. Brasil de Fato - São Paulo, 22 de outubro de 2020. Disponível em:
https://www.brasildefato.com.br/2020/10/27/o-que-tem-sido-as-acoes-de-solidariedade-do-
periferia-viva. Acesso em: 15 de março de 2022.

NETTO, J. P. Ditadura e serviço social: uma análise do serviço social no Brasil pós-64. 8°
ed. São Paulo: Cortez, 2005.

PALUDO, C. Educação popular - Brasil anos 90: para além do imobilismo e da crítica, a
busca de alternativas - uma leitura desde o campo democrático e popular. Porto Alegre:
UFRGS, 2000.

PELOSO, R. Sobre a Metodologia Popular: Princípios do trabalho popular. Caderno de
Formação - Método de Trabalho de Base e Organização Popular. Setor de Formação -
Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra / 1° edição - outubro de 2009. Disponível
em: https://mst.org.br/download/caderno-de-formacao-no-38-metodo-de-trabalho-de-base-e-
organizacao-popular/. Acesso em: 16 de março de 2022.

PELOSO, R. Trabalho de base: seleção de roteiros organizados pelo Cepis. São Paulo:
Expressão Popular, 2012.

SAVIANI, D. História das ideias pedagógicas no Brasil. 3. ed. Campinas: Autores
Associados, 2011.

SANTOS, T. Evolução histórica do Brasil: da colônia à crise da Nova República. Petrópolis:
Vozes, 1994.

STROPASOLAS, P. GIOVANAZ, D. Brasil com fome: pandemia e desmonte do Estado
agravam drama dos trabalhadores. Coluna Periferia Viva. Brasil de Fato - São Paulo, 11 de
agosto de 2021. Disponível em:
https://www.brasildefato.com.br/2021/08/11/brasil-com-fome-pandemia-e-desmonte-do-estad
o-agravam-drama-dos-trabalhadores. Acesso em: 15 de março de 2022.

VIEIRA, C. E. Cultura e Formação Humana. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 25, n. 1, p.
51-66, jan./jun. 1999.

WEFFORT, F. Educação e Política (Reflexões sociológicas sobre uma pedagogia da
liberdade). In: FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 2018.

81



WILLIAMS, R. Marxismo e literatura. Rio de Janeiro: Zahar, 1979.

82


	Trabalho de Conclusão de Curso II - Luiza Gonçalves Lovisi Travassos.docx
	74f63223bdc9588271800fb06a62fdb50ec9d78e67dc38c38e6cf85ef7ad8891.pdf
	SEI/UFJF - 2012161 - ENSINO:Graduação 007.3 - Formulário de Aprovação
	SEI/UFJF - 2012158 - ENSINO:Graduação 007.2 - Ata Defesa TCC/Monografia
	Trabalho de Conclusão de Curso II - Luiza Gonçalves Lovisi Travassos.docx

