
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA   

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS   

PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA   

 

 

Gustavo Sarmento Rodrigues 

 

 

 

 

 

O Surrealismo na formação do estilo Lacaniano 

 

 

 

 

 

 

 

Juiz de Fora 

2025  



 

 Gustavo Sarmento Rodrigues 

 

 

 

O Surrealismo na formação do estilo Lacaniano 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Psicologia da 
Universidade Federal de Juiz de Fora 
como requisito parcial à obtenção do título 
de Mestre em Psicologia. Área de 
concentração: História e Filosofia da 
Psicologia. 
 

 

Orientador: Prof. Dr. Richard Theisen Simanke 

 

 

 

 

 

 

 

Juiz de Fora 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
	

Gustavo	Sarmento	Rodrigues
	
	

O	Surrealismo	na	formação	do	estilo	Lacaniano
	

	
Dissertação	 apresentada	 ao	 Programa	 de	 Pós-
graduação	 em	 Psicologia	 da	 Universidade	 Federal	 de
Juiz	de	Fora	como	requisito	parcial	à	obtenção	do	título
de	 mestre	 em	 Psicologia.	 Área	 de	 concentração:
Psicologia.

	
Aprovada	em	10	de	novembro	de	2025.
	
	

	
	

	
	

	
BANCA	EXAMINADORA

	
Prof(a)	Dr(a)	Richard	Theisen	Simanke	-	Orientador

Universidade	Federal	de	Juiz	de	Fora
	

Prof(a)	Dr(a)	Daniel	Omar	Perez
Universidade	Federal	de	Juiz	de	Fora

	
Prof(a)	Dr(a)	Suely	Aires	Pontes

Universidade	Federal	do	Recôncavo	da	Bahia
	

	
Juiz	de	Fora,	07/11/2025.

Documento	assinado	eletronicamente	por	Richard	Theisen	Simanke,	Professor(a),	em	15/11/2025,	às	14:26,
conforme	horário	oficial	de	Brasília,	com	fundamento	no	§	3º	do	art.	4º	do	Decreto	nº	10.543,	de	13	de	novembro
de	2020.

Documento	assinado	eletronicamente	por	DANIEL	OMAR	PEREZ,	Usuário	Externo,	em	14/01/2026,	às	08:03,
conforme	horário	oficial	de	Brasília,	com	fundamento	no	§	3º	do	art.	4º	do	Decreto	nº	10.543,	de	13	de	novembro
de	2020.

Documento	assinado	eletronicamente	por	Suely	Aires	Pontes,	Usuário	Externo,	em	16/01/2026,	às	11:40,
conforme	horário	oficial	de	Brasília,	com	fundamento	no	§	3º	do	art.	4º	do	Decreto	nº	10.543,	de	13	de	novembro
de	2020.

A	autenticidade	deste	documento	pode	ser	conferida	no	Portal	do	SEI-Ufjf	(www2.ufjf.br/SEI)	através	do	ícone
Conferência	de	Documentos,	informando	o	código	verificador	2730918	e	o	código	CRC	6B4FA014.

PROPP 01.5: Termo de aprovação 2730918         SEI 23071.950726/2025-13 / pg. 1

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2020/decreto/D10543.htm


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais Reinaldo e Meire 

Pelo apoio em todo o percurso 



 

AGRADECIMENTOS 

 

 Agradeço a minha família por todo o apoio durante minha vida acadêmica, não 

medindo esforços para que no pouco fosse possível o muito. Reinaldo, Meire, Amanda 

e Geralda.  

 Agradeço a minha companheira, minha melhor amiga e meu amor, Lais, um 

presente do mestrado em minha biografia, suas contribuições pessoais e acadêmicas 

viabilizaram este trabalho.  

 Agradeço aos meus amigos, por todo apoio e troca de ideias frente ao tema, 

suas contribuições foram de grande importância para este trabalho, em especial 

Pedro, João, Daniel e Renan pelas contribuições em psicanálise, e Rafael pelas 

contribuições em teoria matemática. 

 Agradeço ao meu orientador Richard pela aposta nesta pesquisa e 

pesquisador, seu infindável conhecimento acerca deste tema e tantos outros, não só 

contribuíram para este trabalho, quanto para a minha formação pessoal.  

Agradeço a associação de que faço parte - Associação Livre Lacaniana - onde 

diversas vezes tive a oportunidade de expor o tema de pesquisa entre os pares e 

receber inúmeras contribuições.  

Agradeço ao programa de pós-graduação em psicologia de Juiz de Fora pela 

oportunidade de cursar um programa de mestrado com tamanho reconhecimento 

acadêmico.  

Agradeço a todos acadêmicos do mundo que acreditam, investem e se 

esforçam para que o acesso à ciência seja um direito universal.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Não é o medo da loucura que nos vai obrigar a hastear a meio-mastro a 

bandeira da imaginação.” (André Breton, 1924, p.2). 

 



 

RESUMO 

 

Jacques Lacan deixou, ao longo de sua obra, um vasto legado de contribuições 

fundamentais para o desenvolvimento da psicanálise — não apenas na França, onde 

construiu seu percurso, mas em escala global. Tão imenso quanto esse legado é o 

reconhecimento da dificuldade de compreensão de seus textos. Seu estilo de escrita, 

marcado por uma elevada densidade conceitual e por uma criatividade intelectual 

singular, refletiu a influência de diversas vanguardas nos mais variados campos do 

saber. Por isso, sua obra foi considerada por muitos interlocutores — como Foucault, 

Lévi-Strauss e Jean Hyppolite — como quase intransponível. Se, por um lado, esse 

estilo representou um entrave para muitos psiquiatras e psicanalistas de sua época, 

por outro, serviu como um verdadeiro cartão de visitas junto ao movimento surrealista. 

Este trabalho busca investigar esse estilo, partindo das dificuldades apontadas por 

seus interlocutores até as ressonâncias de sua aproximação com figuras centrais do 

surrealismo, como Salvador Dalí, André Breton e Ferdinand Alquié. A proposta é 

percorrer tanto aspectos biográficos quanto teóricos, a fim de compreender como o 

surrealismo influenciou o modo de teorização desenvolvido por Lacan. 

 

Palavras-Chave: Lacan; Surrealismo; Psicanálise.  



 

ABSTRACT 

 

Throughout his work, Jacques Lacan left a vast legacy of fundamental contributions to 

the development of psychoanalysis—not only in France, where he built his career, but 

on a global scale. As immense as this legacy is the recognized difficulty in 

comprehending his texts. His writing style, marked by a high conceptual density and a 

singular intellectual creativity, reflected the influence of various avant-garde 

movements across the most varied fields of knowledge. Consequently, his work was 

considered by many of his interlocutors—such as Foucault, Lévi-Strauss, and Jean 

Hyppolite—to be almost insurmountable. If, on the one hand, this style represented a 

hindrance for many psychiatrists and psychoanalysts of his time, on the other, it served 

as a veritable calling card within the Surrealist movement. This dissertation seeks to 

investigate this style, from the difficulties pointed out by his interlocutors to the 

resonances of his engagement with central figures of Surrealism, such as Salvador 

Dalí, André Breton, and Ferdinand Alquié. The proposal is to explore both biographical 

and theoretical aspects in order to understand how Surrealism influenced the mode of 

theorization developed by Lacan. 

 

Keywords: Lacan; Surrealism; Psychoanalysis.  



 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

Figura 1 - A Metamorfose de Narciso, Salvador Dali, 1939 ___________________ 36 

Figura 2 - Esboço de Sigmund Freud, Dali, 1939 ___________________________ 36 

Figura 3 - Capa da revista Minotaure, No. 1. 1933 (Capa de Pablo Picasso) _____ 39 

Figura 4 - Capa da revista Le Surréalisme au service de la Révolution, No. 1. 1930 39 

Figura 5 - Foto de Salvador Dali e Jacques Lacan, 1975, Nova Iorque __________ 42 

Figura 6 - Angelus, Jean-François Millet, 1858 ____________________________ 43 

Figura 7 - Paranoiac Woman-Horse (Invisible Sleeping Woman, Lion, Horse) Dali, 

1930 _____________________________________________________________ 46 

Figura 8 - Rede 1 - 3 ________________________________________________ 54 

Figura 9 - Esquema de Conjugações de Binários __________________________ 55 

Figura 10 - Esquema de Transcrição permitida no 3º tempo __________________ 56 

Figura 11 - Quadrante Topológico com Giro Simbólico (Dextrogiria / Levogiria) ___ 59 

Figura 12 - Quadrante Topológico com Ações Simbólicas ____________________ 59 

Figura 13 - Aphrodisiac Telephone, Salvador Dali, 1936 _____________________ 72 

Figura 14 - Capa da revista Le Phare de Neuilly, nº 3-4 _____________________ 72 

Figura 15 - Poème à Lou, Guillaume Apollinaire, Calligrammes, poèmes de la paix et 

de la guerre 1913-1916 ______________________________________________ 75 

Figura 16 - Salut Monde, Guillaume Apollinaire, Calligrammes, poèmes de la paix et 

de la guerre 1913-1916 ______________________________________________ 76 

 

  



 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO _____________________________________________________ 10 

1 A DIFICULDADE DO TEXTO LACANIANO _____________________________ 14 

1.1 A Dificuldade da Transmissão em Lacan ______________________________ 15 

1.2 Lacan e o plágio _________________________________________________ 19 

1.3 A crítica ao estilo ________________________________________________ 21 

2 O SURREALISMO E LACAN ________________________________________ 30 

2.1 O projeto surrealista ______________________________________________ 32 

2.2 Lacan e os Surrealistas ___________________________________________ 34 

3 O ESTILO SURREALISTA NA TRANSMISSÃO LACANIANA ______________ 50 

3.1 O Significante ___________________________________________________ 51 

3.2 A emergência da topologia _________________________________________ 53 

3.3 Metáfora e Metonímia_____________________________________________ 62 

3.4 O acaso e o sentido ______________________________________________ 65 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS _________________________________________ 73 

REFERÊNCIAS ____________________________________________________ 78 

ANEXOS _________________________________________________________ 84 



10 

INTRODUÇÃO  

 

Com a frase “O estilo é o próprio homem”, Lacan abre sua coletânea de escritos 

após passar boa parte do ano de 1966 reescrevendo os textos que comporiam sua 

trajetória. A escolha da célebre frase de Buffon como abertura do Écrits convida o 

leitor a refletir sobre a noção de estilo, que mesmo em desuso na época, como aponta 

Antoine Compagnon (1999, p.176), ainda podia produzir reverberações em sua teoria 

do sujeito. 

Segundo Carré (1900, p.563), Style deriva da palavra grega Stulos, que 

significa coluna, suporte, e do latim deriva de Stilus, que significa furador, estilete em 

metal, marfim, ou osso, apontado em uma extremidade e achatado na outra para 

poder apagar, que servia para escrever em tabuletas cobertas com cera. No dicionário 

Oxford de língua Portuguesa, estilo é um substantivo masculino que significa um 

conjunto de tendências, gostos, modos de comportamento característicos de um 

indivíduo ou grupo. 

Antoine Compagnon destaca a importância do contexto histórico desta noção 

de estilo. Embora esta tivesse “um lugar de destaque desde o fim da retórica”, teria se 

tornado um termo rechaçado na teoria literária (Compagnon, 1999, p. 165). No âmbito 

da Literatura, o estilo é descrito pelo autor como uma noção que se baseia na "relação 

entre o texto e a língua" (Compagnon, 1999, p. 165), embora seja enfatizado que o 

estilo não se restrinja apenas aos campos da arte e da crítica literária. 

O autor argumenta que ao longo da história, destacaram-se diferentes noções 

de estilo. Para Aristóteles, em sua Retórica, estilo servia a bajulação, maquiagem e 

mentira no discurso, sendo estes “adereços linguísticos” usados para enganar o 

ouvinte: “Os poetas, só dizendo futilidades a seu respeito, pareciam dever ao estilo a 

glória que adquiriram”. O estilo então é entendido como ornamento do discurso, e 

também como desvio, visto que altera a objetividade da mensagem (Compagnon, 

1999, p. 167). 

A partir do século XVIII, a noção de estilo ganhou espaço no campo das artes 

plásticas. Com o aumento do valor de obras de arte e a quantidade de réplicas que 

eram feitas, coube aos peritos da área identificar a autenticidade das obras vendidas. 



11 

Neste momento, nasce a noção de estilo enquanto Sintoma. Compagnon (1999) 

comenta: 

 

Doravante, o estilo não está mais ligado a traços genéricos 
macroscópicos, mas a detalhes microscópicos, a indícios tênues e 
traços ínfimos, como o que de uma pincelada, o contorno de uma unha 
ou de um lóbulo de orelha, que vamos permitir identificar o artista 
(Compagnon, 1999, p. 171). 

 

Estilo enquanto sintoma do artista, sua marca e forma de expressão subjetiva 

tornou-se o conceito fundamental da história da arte no século XIX, em todos os 

sentidos do termo e em todos os níveis estéticos. Contudo, a palavra estilo passa a 

compor também o traço cultural do artista. Compagnon (1999) afirma que: 

 

O estilo, enfim, é uma cultura, no sentido sociológico e antropológico 
que o alemão (kultur) e o inglês, mais recentemente o francês deram 
a essa palavra, para resumir o espírito, a visão do mundo própria a 
uma comunidade, qualquer que seja a dimensão desta, sua 
Weltanschauung, segundo o termo forçado por Schleiermacher 
(Compagnon, 1999, p. 172). 

 

Atualmente, o termo estilo comporta uma multiplicidade de sentidos — como 

ornamento, desvio, sintoma ou marca cultural —, e está longe de constituir um 

conceito unívoco, com definição e aplicação estáveis. Ao contrário, reúne diferentes 

significações em diversos campos de atividade — arte, moda, esporte, sociologia, 

entre outros —, razão pela qual muitos autores preferem referir-se a ele como uma 

“noção” de estilo (Compagnon, 1999, p. 166), mais aberta e maleável do que 

propriamente um conceito. Nesse sentido, Safatle, no prefácio à obra de Gilson 

Iannini, propõe que: 

 

O estilo é um modo fundamental de formalização da demanda de 
reconhecimento, de realização de expectativas de autenticidade e de 
verdade. Neste sentido, ele é aquilo que um sujeito tem de mais real 
(Safatle apud Iannini, 2013, p. 4). 
 

Essa leitura amplia a discussão, deslocando o estilo de uma compreensão 

restrita ao adorno para um campo em que se articulam questões de verdade, 



12 

autenticidade e reconhecimento — uma direção que encontrará ressonância nas 

formulações lacanianas. 

Lacan dedicou diversos trechos de sua obra a explicar, justificar ou ao menos 

situar aquilo que constituía o seu estilo. Quer transmitisse a psicanálise pela via oral 

dos seminários ou pela via escrita, sua marca autoral era inconfundível. Ele próprio se 

reconhecia, em certo sentido, como uma espécie de “Góngora da psicanálise”: 

 

O que nos coage a concluir que não há forma de estilo, por mais 
elaborada que seja, em que o inconsciente não abunde, sem excetuar 
as eruditas, as concettistas e as preciosas, que ele despreza tão pouco 
quanto o faz o autor destas linhas, o Góngora da psicanálise, segundo 
se diz, para servi-los (Lacan, 1998, p. 469). 
 

Convém comentar que, a auto comparação a Góngora, poeta barroco pioneiro 

do movimento literário do culteranismo, faz sentido em pelo menos dois de seus 

motivos, o primeiro é o evidente trabalho com o sentido das palavras, com os jogos e 

operações em palavras de forma a dobrar, torcer e investigar ao limite os seus 

sentidos, o outro, em história, Góngora era frequentemente criticado pela dificuldade 

em suas poesias e a falta de acessibilidade destas as pessoas, fazendo com que fosse 

necessário se formar uma espécie de culto em torno do poeta para que este fosse 

compreensível.  

O estilo de escrita e de ensino de Lacan permanece como um campo 

privilegiado de investigação nos estudos de teoria e história da psicanálise, contando 

com diversas análises dedicadas ao tema (Mehlman, 1990; Beividas, 1995; Porge, 

2001; Glynos e Stavrakakis, 2001; Gascuel, 2006; Tardits, 2009; Blanco, 2012; Iannini, 

2013; Stanton, 2014; Fontes, 2015; Santos, 2015; Sass, 2015; Moschen e Viola, 2016; 

Cassin, 2017; Porto e Vieira, 2019; Dutra et al., 2021; Dunker, 2025). 

Diversos autores têm enfatizado o papel central das influências artísticas na 

consolidação de sua elaboração conceitual, em especial a partir de sua tese de 

doutorado, defendida em 1932, e do contato com o movimento surrealista francês. 

Nesse sentido, a presença do Surrealismo em sua obra tem sido destacada por 

inúmeros comentadores (Roudinesco, 1994; Simanke, 2002; Portilho, 2019; Dunker, 

2025).  



13 

O não-objetivismo que atravessa a escrita de Lacan expressa uma dimensão 

essencial de sua produção: mais do que transmitir a psicanálise como um corpo 

sistematizado de saber, seu texto busca encarnar um estilo próprio de transmissão. 

 Assim, torna-se fundamental investigar tanto as influências culturais — com 

ênfase no surrealismo francês — quanto às influências teórico-conceituais, 

provenientes de sua interlocução com a linguística. Essas marcas não apenas 

configuram seu pensamento, mas determinam o modo como ele se articula e se 

expressa em termos conceituais. 

Nesse ponto, Gascuel (2006, p. 112) observa: 

 

O estilo de Lacan ilustraria, portanto, a grande oposição entre 
originalidade e inteligibilidade: Perdemos em um nível o que 
ganhamos em outro [...] Ao multiplicar o efeitos de surpresa e acaso, 
até mesmo de arbitrariedade, suspendendo com equívocos, no fio da 
frase, o tempo tão próprio de compreender, este estilo de fato resiste 
à ordem do substituível e da transparência que justificam 
tecnociências, desde que admitamos que as tecnociências se baseiam 
eles próprios no discurso capitalista da tautologia e da não-frase 
(‘autorregulação do mercado’, ‘um centavo é um centavo’, ‘laissez-
faire, laissez-passer’, ‘fique rico’, todo esse liberalismo, essa guizotina) 
(Gascuel, 2006, p.112). 
 

Essa tensão entre originalidade e inteligibilidade, longe de ser mero artifício 

formal, indica a função estrutural do estilo em Lacan e abre caminho para a 

investigação que se seguirá. A trajetória da pesquisa inicia-se com a construção de 

um argumento histórico sobre a dificuldade do texto lacaniano e suas repercussões. 

Em seguida, serão exploradas as interlocuções entre Lacan e os surrealistas. Por fim, 

no último capítulo, articula os princípios linguísticos que influenciaram Lacan com seu 

modo metafórico de teorização, buscando evidenciar suas aproximações estruturais 

com o processo criativo surrealista. 

 

 

  



14 

CAPÍTULO 1: A DIFICULDADE DO TEXTO LACANIANO 

Qualquer retorno a Freud que dê ensejo a um ensino digno desse nome só se 

produzirá pela via mediante a qual a verdade mais oculta manifesta-se nas 

revoluções da cultura. Essa via é a única formação que podemos pretender 

transmitir àqueles que nos seguem. Ela se chama: um estilo.  

-Lacan, 1998, p.460 

"Lacan é difícil." Essa afirmação, aparentemente simples, carrega uma 

ambiguidade fundamental. Pode-se entender essa dificuldade de duas formas: como 

um traço de sua personalidade – um Lacan de "gênio forte" –, ou como uma 

característica de sua teoria, representando um desafio estrutural ao pensamento 

psicanalítico. A partir dessa premissa, este capítulo busca apresentar o estilo 

lacaniano e os fatores que influenciam sua recepção. 

Afirmar que a teoria de Lacan é difícil exige uma argumentação sólida. A 

percepção de dificuldade não depende apenas do autor, mas também de elementos 

externos à sua obra. Sendo a psicanálise um saber que se transmite, a compreensão 

de seus conceitos pode ser afetada por fatores alheios ao texto, como a formação 

acadêmica do leitor, as barreiras culturais ou os desafios inerentes à tradução. Assim, 

antes de abordar diretamente o estilo de Lacan, examinaremos esses aspectos que 

podem dificultar sua leitura. 

Por outro lado, é possível argumentar que a dificuldade da teoria lacaniana 

decorre do próprio autor de forma culposa. Desta forma, Lacan, em certos momentos, 

teria se perdido em sua própria transmissão, tornando-se involuntariamente obscuro. 

Para problematizar essa hipótese, apresentarei passagens em que ele se mostrou 

surpreendentemente claro e objetivo. 

Por fim, e é a partir desse ponto que este trabalho se desenvolve, considerarei 

a hipótese de que a complexidade da escrita lacaniana não é fruto de acaso, limitação 

ou barreiras externas, mas sim uma escolha deliberada. A dificuldade, nesse sentido, 

não seria um efeito colateral, mas uma característica essencial do estilo e do conteúdo 

que Lacan pretendia transmitir. Seu texto não apenas expõe conceitos, mas também 

encena a lógica da própria psicanálise – fazendo do estilo uma parte indissociável de 

seu pensamento. 



15 

1.1 A Dificuldade da Transmissão em Lacan 

 

A dificuldade em compreender a forma como Lacan articula seu ensino já 

aparece nos primeiros comentários sobre sua tese Da psicose paranoica em suas 

relações com a personalidade (1932). Henry Ey, ao analisar a obra na revista 

L’Encéphale, chamou atenção para a complexidade de seu estilo: 

 

Não é sem escrúpulo que analisamos uma obra cuja ‘história interior’ 
e cujo esforço de criação nos foram dados a conhecer por intermédio 
da confidência amiga de uma visão comum dos problemas — quando 
não das soluções — psiquiátricos. A objetividade dessa análise nada 
perderá com isso. Ela até mesmo irá ganhar com a compreensão mais 
atenta dessa tese longamente refletida, cuja forma abstrata e difícil — 
porque condensada e elaborada — poderia afastar mais de um leitor, 
ocultando-lhe tudo o que ela contém de vivo e de concreto (Ey, 1932 
apud Roudinesco, 2014, p. 80). 

 

A dificuldade na transmissão da obra de Lacan se mantém ao longo de toda a 

sua produção intelectual. Em janeiro de 1963, Jean Paulhan, então diretor da La 

Nouvelle Revue Française, rejeitou a publicação de Kant com Sade, justificando sua 

decisão pelo caráter elíptico e pelo rigor dos raciocínios do texto, os quais, segundo 

ele, representavam um obstáculo significativo para os leitores: 

 

Meu caro amigo, nossos amigos são contrários a manter na revista o 
seu Kant com Sade e devo devolvê-lo a você. Estou irritado. Parece-
lhes que o caráter elíptico, bem como o rigor dos seus raciocínios, 
corre o risco de impor aos nossos leitores - mesmo aos mais aplicados 
de nossos leitores - um obstáculo intransponível. Mas eu teria gostado 
de lhe transmitir uma resposta completamente diferente (Paulhan, 
1963 apud Miller, 2022, p. 249). 

 

Trinta anos separam esse comentário da recepção inicial da obra de Lacan, 

mas a questão da dificuldade permanece. Esse traço não se restringe ao público geral, 

mas se estende até mesmo a seus interlocutores mais próximos. Claude Lévi-Strauss, 

por exemplo, admitiu, em um depoimento, sua dificuldade em compreender Lacan, 

chegando a questionar a própria noção de "compreensão": 



16 

[...]eu mesmo, escutando-o, no fundo, não compreendia. E me 
encontrava no meio de um público que, ele sim, parecia compreender. 
Uma das reflexões que me fiz nessa ocasião era sobre a própria noção 
de compreensão: tinha esta evoluído com a passagem das gerações? 
Quando essas pessoas pensam que compreendem, querem dizer 
exatamente a mesma coisa que eu, quando digo que compreendo? 
(L’ane n. 20, 1985 apud Beividas, 2000, p. 9). 

 

Lévi-Strauss, apesar de ser belga, teve uma vida profundamente ligada à 

academia francesa e exerceu grande influência no pensamento lacaniano. Contudo, 

mesmo figuras intelectualmente próximas enfrentaram obstáculos para entender 

Lacan. Outra evidência disso é a carta de Michel Foucault a Lacan, datada de 7 de 

outubro de 1961, na qual o filósofo reconhece sua dificuldade em interpretar 

corretamente o pensamento do psicanalista: 

 

[...] Sem dúvida eu era um intérprete bem pouco fiel do seu 

pensamento. Mas desde certo dia em 1947 (creio eu), em que falou 

de identificação, eu o li como um daqueles que, hoje, é preciso 

absolutamente compreender, se falhei foi por minha própria 

incompetência (Foucault, 1961 apud Miller, 2022, p. 277). 

 

Para além da modéstia de Foucault em admitir sua dificuldade de compreensão 

e da confissão de Lévi-Strauss, outros interlocutores também registraram sua 

incompreensão sobre o trabalho de Lacan. Um episódio significativo ocorreu em 1957, 

quando Lacan apresentou A psicanálise e seu ensino na Sociedade Francesa de 

Filosofia. Na ocasião, Jean Hyppolite comentou: 

 



17 

Gostaria, antes de tudo, de me associar aos comentários do meu 
amigo Merleau-Ponty. O Dr. Lacan nos ensina a comentar Freud tanto 
como filósofo quanto como médico. Ele tem o mérito de corrigir certas 
interpretações positivistas de Freud, que não reconhecem o sentido e 
o alcance de sua obra. Mas o Dr. Lacan, como Sócrates, nos coloca à 
prova; ele usa a linguagem para nos introduzir em aporias sempre 
novas, e nunca estou totalmente certo de compreender (Lacan, 1957 
[1985b], p. 21, tradução nossa1). 

 

A conferência contou com a presença de figuras proeminentes da 

intelectualidade francesa, como Maurice Merleau-Ponty, Jean André Wahl e 

Ferdinand Alquié, este último posteriormente retomado no presente trabalho. O 

depoimento de Hyppolite reforça que, mesmo entre filósofos altamente capacitados, 

a complexidade do discurso de Lacan gerava incertezas interpretativas. 

Outro relato interessante a respeito do primeiro contato com a obra de Lacan é 

encontrado no livro autobiográfico de Pierre Rey, analisante do próprio Lacan. Ao 

descrever seu interesse inicial pela psicanálise lacaniana, Rey conta:  

 

Corri a uma livraria para comprar os Escritos. Embora os tenha 
folheado a noite inteira, não entendi absolutamente nada. No entanto, 
Lacan parecia utilizar as mesmas palavras que todo mundo, mas a 
maneira como encaixava seu contexto em lugares enigmáticos lhes 
conferia uma conotação ambígua que tornava evanescente o sentido 
da frase, de súbito privada de seus automatismos ordinários. A 
alternativa era simples: ou eu era estúpido, ou aqueles textos eram 
mero delírio (Rey, 1997, p.37). 

 

A partir desses casos – entre tantos outros que poderiam ser citados –, é 

possível construir um argumento sólido de que a dificuldade no ensino de Lacan não 

foi acidental, mas sim um traço estrutural de sua abordagem. Desde os comentários 

de Henry Ey sobre sua tese de 1932 até suas correspondências e apresentações 

públicas ao longo das décadas, a obscuridade de seu discurso foi uma constante.  

 
1 M. Hyppolite. — Je voudrais d’abord m’associer aux remarques de mon ami Merleau-Ponty. Le Dr 
Lacan nous apprend à commenter Freud en philosophe autant qu’en médecin. Il a le mérite de redresser 
certaines interprétations positivistes de Freud, qui ne reconnaissent pas le sens et la portée de son 
œuvre. Mais le Dr Lacan, comme Socrate, nous met à la torture, il use du langage pour nous introduire 
dans des apories toujours nouvelles, et je ne suis jamais bien sûr de comprendre. 



18 

Também se deve levar em conta os desafios da tradução e do próprio contexto 

linguístico em que os textos circulam. Lacan, por exemplo, chama a atenção para os 

riscos desse processo ao comentar as implicações de certas escolhas tradutórias: 

 

Algumas páginas antes, ou seja, logo depois de haver determinado a 
situação histórica desse processo na biologia de seu sujeito, Freud 
concluíra distinguindo-o expressamente do recalque, nos seguintes 
termos: Eine Verdrängung ist etwas anderes als eine Verwerfung. O 
que, na tradução francesa, é-nos apresentado nestes termos: ‘Um 
recalque é algo diferente de um juízo que rejeita e escolhe.’ Deixo a 
critério de vocês julgar que tipo de malefício é preciso admitir no 
destino dado aos textos de Freud em francês, se nos recusarmos a 
crer que os tradutores combinaram entre si tomá-los 
incompreensíveis, sem falar do que acrescenta a esse efeito a 
completa extinção da vivacidade de seu estilo (Lacan, 1998, p. 389). 
 

Assim, a observação lacaniana sugere que os efeitos de uma tradução podem 

alterar não apenas a precisão conceitual, mas também a força expressiva de um texto. 

Nesse sentido, é possível que parte da dificuldade com que nos deparamos com os 

textos da obra de Lacan, também não decorrem de um destino análogo ao de Freud 

nas primeiras edições francesas: a perda de estilo e a consequente sensação de 

incompreensibilidade. 

 Ainda que a dificuldade de sua obra tenha sido atestada por intelectuais 

franceses contemporâneos a ele – o que relativiza a hipótese de que sua obscuridade 

se devesse apenas a barreiras linguísticas –, o problema da transposição de seu 

pensamento para outras línguas não pode ser ignorado. Como afirma Schneiderman: 

 

A complexidade de Lacan era evidente em seu estilo, um estilo que 
desafia a tradução e está tão completamente envolvido com as 
peculiaridades da língua francesa que não pode ser vertido para outras 
línguas sem sofrer sérias perdas. Em seus últimos trabalhos, ele utiliza 
trocadilhos joycianos que são totalmente intraduzíveis (por exemplo, 
hainamoration, parlêtre) (Schneiderman, 1988, p. 88). 

 

Contudo, para reforçar a hipótese de que essa dificuldade não era apenas uma 

consequência involuntária, mas uma escolha deliberada, convém analisar momentos 

em que Lacan, excepcionalmente, foi elogiado por sua clareza. Um desses raros 

episódios ocorreu em maio de 1957, em uma entrevista concedida ao jornal L’Express. 

A jornalista Madeleine Chapsal, que mantinha uma boa relação com Lacan, comentou: 



19 

 

Assim como sabia fazer suas entradas nos lugares públicos, soube 
preparar a sua na grande imprensa. Com uma gentileza, um desejo de 
conduzir-se bem e de fazer-se compreender que me comoveram, ele 
escutou todas as minhas perguntas sobre Freud e a psicanálise — 
algumas expressamente muito elementares, pois eu também cuidava 
que nossa entrevista passasse no jornal —, e respondeu com notável 
clareza, como um virtuose da exposição clássica. Lacan, quando 
queria, podia ser tão límpido quanto era obscuro e barroco no cotidiano 
de seu ensino (Chapsal apud Roudinesco, 2014, p. 347). 
 

O depoimento de Chapsal sugere que Lacan conhecia e dominava formas mais 

acessíveis de exposição de suas ideias. Portanto, ao somarmos esses relatos sobre 

a dificuldade de compreensão com evidências de sua capacidade de ser claro quando 

desejava, emerge a hipótese de que sua obscuridade foi, ao menos em parte, 

deliberada.  

 

1.2 Lacan e o plágio 

 

Diante das inúmeras críticas à sua forma de ensino, Lacan dedicou diversos 

momentos de sua obra para abordar sua pedagogia. Além da citação acima, outras 

passagens evidenciam o caráter deliberado da complexidade em sua transmissão, 

como quando afirma: “Não penso entregar-lhes meu ensino sob a forma de um 

comprimido” (Lacan, 2006, p. 11).  

Diante disso, surge a questão: por que Lacan optou pela dificuldade? Para 

avançar na resposta, consideremos primeiro aspectos biográficos apontados por 

Élisabeth Roudinesco, que destaca o temor constante do psicanalista em relação ao 

plágio e a distorção de sua teoria: 

 

Em fevereiro de 1956, não sabendo como se vestir para um baile na 
casa de Marie-Laure de Noailles, rogou a ela que lhe desse algumas 
ideias e sobretudo que guardasse o segredo; nesse domínio como em 
outros, ele temia o plágio, a ponto de um dia confiar à amiga que sua 
divisa era: ‘Sou traído impunemente’ — tema que retomará mais tarde 
ao definir o herói como aquele que pode ser traído impunemente 
(Roudinesco, 2014, p. 345). 

 

Na biografia de Lacan, Roudinesco enfatiza essa obsessão recorrente com a 

originalidade e a apropriação indevida de suas ideias: 



20 

 

É verdade que Lacan se sabia freudiano e sabia que Freud não era 
lacaniano, como ele próprio o dirá várias vezes. Todavia, obcecado 
pela problemática do plágio, não cessava de tomar-se como o 'autor' 
(no sentido pleno) dos conceitos que tomava de corpus os mais 
variados (Roudinesco, 2014, p. 450). 
 

Essa preocupação não se limitava ao plágio em si, mas também à distorção de 

seu pensamento—fenômeno que, segundo Lacan, havia ocorrido com Freud, 

especialmente quando sua teoria foi assimilada nos Estados Unidos, culminando na 

criação da Ego Psychology: 

 

Antes, também em Royaumont, onde haviam se realizado de 10 a 13 
de julho as jornadas internacionais da SFP, ele opusera sua noção de 
estrutura do sujeito, decididamente estruturalista, à ideologia 
personalista empregada por Lagache em sua exposição sobre a 
estrutura da personalidade. Aqui, Lacan travava batalha contra a 
forma francesa dessa psicanálise psicologizada cuja forma americana 
era a Ego Psychology (Roudinesco, 2014, p. 354). 

 

Essa oposição se manifestou de maneira ainda mais explícita em 1949, quando 

Lacan apresentou, em Zurique, a conferência O estádio do espelho como formador da 

função do je. Segundo Roudinesco:  

 

Lacan colocava doravante a psicanálise sob o signo de uma filosofia 
não freudiana do sujeito — o je diferenciado do eu — que devia opor-
se radicalmente a toda filosofia oriunda do cogito. Com essa profissão 
de fé, ele não buscava criticar Descartes, mas atacar a Ego 
Psychology e os annafreudianos, ou seja, a afirmação da primazia do 
eu sobre o isso (Roudinesco, 2014, p. 258). 
 

Outro episódio em que Roudinesco menciona a “questão do plágio” envolve a 

relação de Lacan com Gilles Deleuze. Em um primeiro momento, Lacan acolheu 

Deleuze como um teórico de grande valor, chegando a afirmar diante de seus 

analisandos: “É de alguém como você que tenho absolutamente necessidade”. No 

entanto, Deleuze desconfiava dessa admiração e, como observa Roudinesco: 

 



21 

Deleuze havia percebido corretamente, pois na mesma época Lacan 
confiava sua irritação a Maria Antonietta Macciocchi: estava 
convencido de que O Anti-Édipo fora fabricado a partir de seus 
seminários, nos quais já se encontrava, segundo ele, a noção de 
máquina desejante. Ainda o tema do plágio... (Roudinesco, 2014, p. 
460). 

 

Dessa forma, a dificuldade do ensino lacaniano pode ser interpretada como 

uma estratégia deliberada para preservar a integridade de sua teoria e evitar tanto 

apropriações indevidas quanto simplificações que pudessem distorcer seus conceitos. 

Sob essa perspectiva, Lacan se apresenta como um psicanalista original, mas 

profundamente preocupado com a recepção e a interpretação de sua obra. Tal 

apreensão se alinha ao eixo fundamental de sua proposta: a necessidade de um 

retorno a Freud. Para Lacan, a psicanálise havia se desviado radicalmente de suas 

raízes freudianas, tornando imprescindível restituir o rigor conceitual da doutrina. 

 

1.3 A crítica ao estilo 

 

Dentro do material biográfico apresentado, se insere em um panorama 

intelectual mais amplo, no qual, no pós-guerra europeu, a linguagem poética se 

articulava diretamente às produções teóricas. Schneiderman comenta sobre essa 

característica na escrita de diversos intelectuais franceses: 

 

Seja em Lacan e Lévi-Strauss, em Barthes ou Foucault, existe, nos 
escritos da França do pós-guerra, uma qualidade poética 
inconfundível, um desejo de criar mitos e ficções, ou de reformular 
aqueles que foram, ao menos em parte, desacreditados. Alguns 
consideram essa qualidade irritante, e existem analistas que zombam 
jovialmente de Lacan dizendo que ele é um poeta ou um surrealista, 
não um psicanalista (Schneiderman, 1988, p. 148). 

 

 Convém destacar, no comentário de Scheiderman, para além da 

contextualização no estilo de escrita da intelectualidade francesa do pós guerra, o 

vínculo entre a figura de Lacan com o Surrealismo, que será retomado posteriormente 

neste trabalho.  

Tal característica de seu contexto apresenta reverberações negativas com 

relação à comunidade acadêmica, por exemplo, em dezembro de 2012, Noam 

Chomsky participou de um podcast no site Veterans Unplugged para discutir suas 



22 

opiniões sobre o militarismo americano. Durante a conversa, ao ser perguntado sobre 

a relevância do trabalho de Slavoj Žižek, Chomsky expressou sua insatisfação com o 

que considera “palavras rebuscadas” que, segundo ele, ao serem “decodificadas”, 

revelam-se desprovidas de significado. Ele finalizou sua crítica afirmando: “Žižek é um 

exemplo extremo, não vejo nada no que ele está dizendo”. Chomsky seguiu com uma 

crítica a Jacques Lacan:  

 

Jacques Lacan eu realmente conhecia. Eu meio que gostava dele. Nós 
tínhamos reuniões com todo mundo de vez em quando, mas, 
francamente, eu achava que ele era um charlatão total, apenas se 
exibindo diante das câmeras de televisão do jeito que muitos 
intelectuais de Paris fazem. Por que isso é influente, eu não tenho a 
menor ideia. Não vejo nada que possa ser influente (Chomsky, 2012, 
Tradução nossa2).  
 

A fala de Chomsky no podcast aparece em curso de um longo debate travado 

por este a diversos autores pós-modernos e seus representantes contemporâneos, 

que Zízék chamou de “Simply a new chapter in the endless gigantomachy between 

so-called continental philosophy and the Anglo-Saxon empiricist tradition.” (Žižek, 

2013). Chomsky reflete uma oposição quase generalizada a diversos autores do pós-

guerra, principalmente no que toca ao Estilo quando afirma em trecho diferente no 

mesmo podcast:  

 

Quando digo que não tenho interesse em teoria, o que quero dizer é 
que não me interessa quem faz pose — quem usa termos sofisticados 
cheios de sílabas e pretende ter uma teoria quando não tem teoria 
alguma. […] Não há teoria em nada disso [a filosofia de Lacan, Žižek 
e Derrida], não no sentido de que estão acostumadas as pessoas nas 
ciências e outros campos sérios. Tente encontrar em todo o trabalho 
que mencionou princípios a partir dos quais possa deduzir conclusões, 
proposições que se pode testar empiricamente, em que se vai além do 
nível que uma criança de doze anos pode entender em cinco minutos. 
Veja se consegue encontrar isso quando os termos sofisticados forem 
decodificados. Eu não consigo. Então não tenho interesse nesse tipo 
de pose. Žižek é um exemplo extremo disso. Não vejo o menor 
interesse no que diz (Chomsky, 2012, Tradução nossa3). 

 
2 Jacques Lacan I actually knew. I kind of liked him. We had meetings everyone once in a while 
but quite frankly I thought he was a total charlatan, just posturing before the television cameras 
the way many Paris intellectuals do. Why this is influential I haven’t the slightest idea I dont 
see anything that should be influential 
3 When I said I’m not interested in theory, what I meant is, I’m not interested in posturing—
using fancy terms like polysyllables and pretending you have a theory when you have no theory 



23 

  

Um dos pontos altos desta discussão a respeito de estilo de escrita, 

charlatanismo e epistemologia tem como marco o chamado Caso Sokal e suas 

reverberações.  

Em 1996, Alan Sokal submeteu um artigo intitulado "Transgressing the 

Boundaries: Toward a Transformative Hermeneutics of Quantum Gravity" à 

prestigiada revista Social Text, uma publicação da Duke University Press 

especializada em estudos culturais e teoria pós-moderna. O artigo era repleto de 

afirmações absurdas e conceitos científicos aplicados de maneira errônea ou sem 

qualquer sentido (Sokal, 1995). 

No texto, o autor argumentava, entre outras coisas, que a gravidade quântica 

poderia ser entendida como uma construção social e linguística e que a matemática 

tradicional, tida como objetiva, era na verdade uma imposição cultural. Ele usava 

referências a autores pós-modernos como Jacques Derrida, Michel Foucault e Luce 

Irigaray, misturando-as com trechos de física teórica de forma propositalmente 

equivocada. 

Apesar do caráter deliberadamente absurdo e sem sentido do artigo, a revista 

Social Text o aceitou para publicação sem submetê-lo a uma revisão por pares 

rigorosa, inserindo-o na edição especial de primavera/verão de 1996, intitulada 

Science Wars. A publicação do texto provocou um escândalo intelectual de grandes 

proporções, tornando Alan Sokal uma figura central na controvérsia que passaria a 

ser conhecida como as “Guerras da Ciência” (Science Wars). Seu gesto, que visava 

expor o que considerava uma proliferação de discursos pseudocientíficos nas 

humanidades, foi interpretado como um ataque frontal aos excessos relativistas do 

pensamento pós-moderno. 

O episódio conferiu ampla visibilidade a Sokal, e, em colaboração com o 

também físico Jean Bricmont, resultou na publicação do livro Impostures 

 
whatsoever. So there’s no theory in any of this stuff, not in the sense of theory that anyone is 
familiar with in the sciences or any other serious field. Try to find in all of the work you 
mentioned some principles from which you can deduce conclusions, empirically testable 
propositions where it all goes beyond the level of something you can explain in five minutes to 
a twelve-year-old. See if you can find that when the fancy words are decoded. I can’t. So I’m 
not interested in that kind of posturing. Žižek is an extreme example of it. I don’t see anything 
to what he’s saying. 



24 

intellectuelles, lançado na França em 1997 (mais tarde traduzido como Fashionable 

Nonsense em inglês). Na obra, os autores denunciam o uso impreciso e, segundo 

eles, completamente despropositado de conceitos da física e da matemática por 

pensadores das ciências humanas e sociais. Argumentam que essa apropriação é 

frequentemente empregada de forma ornamental — ou seja, não para sustentar 

argumentos de maneira epistemologicamente consistente, mas para conferir uma 

aparência de autoridade científica aos textos. 

Entre os autores criticados estão nomes centrais do que se convencionou 

chamar de pós-modernismo, como Jacques Lacan, Jacques Derrida, Michel Foucault, 

Gilles Deleuze e Julia Kristeva. Segundo Sokal e Bricmont (1997), esses pensadores 

teriam utilizado noções complexas da matemática moderna e da física teórica — como 

topologia, teoria do caos, mecânica quântica e relatividade — de maneira radicalmente 

imprecisa, desconectando os termos de seu sentido técnico original. Para os físicos, 

essa prática não apenas compromete a clareza conceitual, mas obscurece o debate 

acadêmico, promovendo uma espécie de prestidigitação intelectual. 

A crítica, que foi recebida com entusiasmo em alguns círculos e com forte 

resistência em outros, deu novo fôlego ao debate sobre os limites do relativismo 

epistemológico, sobre os critérios de rigor no discurso acadêmico e sobre o lugar das 

ciências humanas na produção de conhecimento. 

Um exemplo emblemático dessa acolhida é o de Richard Dawkins, biólogo 

evolutivo e divulgador científico, que em 1998 publicou uma resenha intitulada 

Postmodernism Disrobed, na qual endossa amplamente as críticas formuladas por 

Sokal e Bricmont. Em seu texto, Dawkins dirige especial atenção a Jacques Lacan, 

apontando o modo como o psicanalista francês é amplamente reverenciado em 

departamentos de humanidades, especialmente nos Estados Unidos e no Reino 

Unido, em parte por aparentar um domínio profundo de conceitos matemáticos. 

Dawkins (1998) retoma os argumentos de Sokal e Bricmont acerca do uso 

indevido da linguagem científica em obras de autores pós-modernos e cita, como 

exemplo, o uso que Lacan faz do conceito matemático de compacidade: “... embora 

Lacan utilize várias palavras-chave da teoria matemática da compacidade, ele as 

mistura de forma arbitrária e sem a menor consideração pelo seu significado. Sua 



25 

‘definição’ de compacidade não é apenas falsa: é puro absurdo.” O biólogo prossegue, 

reproduzindo um trecho particularmente criticado do trabalho de Lacan: 

 

“S ̸(signifier) / s (signified) = s (the statement), com S = (1), produz-se: s = √−1. 

 

Dawkins observa com sarcasmo que “não é preciso ser matemático para 

perceber o quanto isso é ridículo”, e compara a fórmula à lógica de um personagem 

de Aldous Huxley que demonstrava a existência de Deus dividindo zero por um 

número e, assim, obtendo o infinito. Em seguida, cita outro excerto do texto de Lacan 

em que este associa tal raciocínio ao órgão sexual masculino: 

 

O órgão erétil… é equivalente à √−1 da significação produzida acima, 
da jouissance que ele restitui, pelo coeficiente de sua enunciação, à 
função de falta do significante (Dawkins, 1998, p.7). 

 

A partir disso, Dawkins conclui que não é necessário conhecimento matemático 

especializado para reconhecer o caráter insustentável do argumento:  

 

Talvez Lacan seja autêntico ao tratar de assuntos não científicos? Mas 
um filósofo que é flagrado equiparando o órgão erétil à raiz quadrada 
de menos um perde, para mim, toda a credibilidade — mesmo ao falar 
de temas sobre os quais não tenho conhecimento (Dawkins, 1998, p.7) 
 
 

Esse tipo de crítica exemplifica o tom das Science Wars, momento de tensão 

entre cientistas de formação “dura” e autores de tradição humanista, em que se coloca 

em xeque a validade dos métodos e da linguagem empregados por teóricos pós-

estruturalistas. A controvérsia girava, em última instância, em torno da legitimidade 

epistemológica das ciências humanas, bem como do modo como elas se apropriavam 

de conceitos oriundos da matemática e da física, num movimento que, para autores 

como Sokal, Bricmont e Dawkins, comprometeria tanto a clareza quanto a seriedade 

científica dessas abordagens. 

Dawkins vai além em sua crítica ao campo de produção teórica pós-moderna, 

qualificando-o como pseudocientífico. Em tom irônico, ele sugere que o leitor consulte 

um postmodern generator, um site criado com o objetivo de produzir textos que, 

embora apresentem uma aparência de complexidade conceitual, nada mais são do 



26 

que combinações aleatórias de palavras e jargões oriundos de diversas disciplinas — 

formando, assim, um discurso artificialmente denso, mas desprovido de sentido real. 

Embora o gerador originalmente indicado por Dawkins não esteja mais disponível, 

ferramentas similares continuam ativas. Atualmente, inclusive, é possível solicitar a 

modelos de inteligência artificial avançados que redijam textos deliberadamente 

vazios de conteúdo, mas revestidos de uma estética discursiva que remete a este 

estilo.4 

Contudo, diferentemente das críticas dirigidas a determinados intelectuais 

franceses do pós-guerra, cuja escrita é frequentemente acusada de produzir discursos 

vazios e artificialmente densos, o presente trabalho defende que Lacan não se 

enquadra nessa lógica. Embora seu estilo seja complexo e por vezes resistente à 

compreensão imediata, essa dificuldade não é sinal de incoerência ou 

superficialidade. Pelo contrário, a complexidade de seu texto reflete a estrutura 

intrínseca de sua teoria, de modo que a experiência de engajamento com suas obras 

revela uma compreensão profunda e consistente.  

 

1.4 Dificuldade enquanto método: 

  

Para além das características mencionadas por Roudinesco sobre a 

personalidade de Lacan e a sua preocupação com relação ao plágio, e além das 

influências do contexto intelectual da França do pós-guerra, visamos chegar agora as 

intenções específicas pelas quais Lacan insistia em dificultar o seu texto. Sobre este 

tema, podemos iniciar com o comentário de Schiderman: 

 

E na única ocasião em que Lacan apareceu na televisão afirmou que 
não iria alterar seu estilo, notoriamente impenetrável, simplesmente 
porque não gostava de falar para idiotas ; "meu discurso" - disse - "é 
para aqueles que não são idiotas" (Schiderman, 1988, p.32). 

 

 
4 A título de curiosidade e ilustração, foi solicitado a um desses modelos — a inteligência 
artificial chinesa DeepSeek — que produzisse um texto nessas condições. O comando 
fornecido foi o seguinte: “Gere um texto sobre psicanálise, com estilo pós-moderno, que não 
tenha sentido algum, mas que tenha aparente densidade argumentativa.” O resultado será 
considerado como o anexo 1 neste trabalho. 



27 

A apresentação de Lacan na Televisão significa um marco no que tange a 

transmissão da psicanálise, em 1974, a partir de uma série de articulações políticas e 

círculos de influência, Jacques Lacan conseguiu durante o mês de março, em um 

horário considerado nobre, transmitir sob direção de se genro, o que seria seu 

seminário intitulado Télévision (1988). 

 

Neste difícil material, Lacan não fez qualquer concessão pedagógica 
que o ajudaria a ser melhor compreendido pelos telespectadores, O 
Doutor, como era chamado respeitosamente, ou o Velho, como era 
chamado de modo menos respeitoso, não achava que a psicanálise 
fosse uma profissão respeitável: julgava-a uma ocupação subversiva 
e revolucionária. Um dia, em seu seminário, Lacan tentava explicar 
seu estilo de prosa impenetrável: "Se soubessem o que estou 
dizendo", afirmou, "nunca me deixariam dizê-lo". Isso tem um matiz 
levemente paranóide, mas não significa que ele estivesse errado 
(Schiderman, 2014, p.33) 

 

A afirmação de Lacan — de que sua fala não era dirigida aos idiotas — não se 

trata apenas de uma provocação ou expressão de elitismo intelectual. Pelo contrário, 

revela algo essencial sobre sua concepção da transmissão da psicanálise: o saber 

analítico não pode ser entregue de forma direta, transparente, como se fosse uma 

informação técnica qualquer.  

A resistência à clareza didática comum ao discurso científico não é, em Lacan, 

uma falha, mas uma escolha deliberada que preserva a dimensão linguística do 

inconsciente. Nesse sentido, a obscuridade do texto lacaniano não se explica apenas 

por um traço estilístico herdado dos intelectuais franceses do pós-guerra, mas por 

uma posição ética diante da transmissão: mais do que ensinar, trata-se de produzir 

efeitos de verdade no leitor, convocando-o a se implicar ativamente na leitura e na 

escuta. É neste ponto que alguns autores apontam um diferencial no projeto 

lacaniano: sua escrita visa, antes de tudo, um efeito formativo. 

Uma leitura importante neste sentido sobre o estilo de escrita de Lacan é 

apresentada por Bruce Fink (2004), que propõe que Lacan constrói seu discurso como 

se fosse o de um analisando — e o faz intencionalmente. Segundo Fink, essa escolha 

estilística tem como objetivo treinar os analistas no próprio exercício de interpretação, 

confrontando-os com um texto que exige decifração constante: 

 



28 

Em seus escritos, testemunhamos um verdadeiro dilúvio de 
polissemia, duplos sentidos, triplos sentidos, equívocos, enigmas, 
piadas e assim por diante. Seus textos e palestras parecem ser 
projetados para nos introduzir justamente ao tipo de trabalho que a 
própria análise exige: peneirar camadas de significados, decifrar o 
texto como se fosse uma longa série de lapsos de linguagem. Em 
determinado momento, ele afirma que seu estilo de escrita é 
deliberadamente construído para contribuir com o treinamento dos 
analistas: “Toda a minha retórica visa contribuir com o efeito de 
formação” (Fink, 2004, p. 69-70, Tradução nossa5). 

 

Nesse sentido, embora o estilo de Lacan guarde semelhanças formais com o 

de outros autores criticados por Sokal e Bricmont, é importante destacar que sua 

escrita tem uma finalidade específica: promover um constante exercício de implicação 

por parte de seus interlocutores, espelhando o próprio trabalho analítico realizado 

pelos psicanalistas. 

Uma outra via de compreensão do estilo lacaniano é proposta por Simanke 

(2008), ao apontar a influência do surrealismo sobre sua obra e seu modo de 

teorização. Essa influência se manifesta especialmente na ênfase dada à linguagem 

poética como ferramenta privilegiada tanto para o acesso ao conhecimento quanto 

para a expressão do real do sujeito. Neste horizonte, o discurso em Lacan é sempre 

produzido no registro da metáfora, não se orientando por relações descritivo-objetivas, 

como é comum no discurso científico, mas se configurando como uma constante 

produção de sentido, como expõe: 

 

Parece que para alguns é, digamos, meu estilo que barra a entrada 
desse artigo. Lamento, não há nada que eu possa fazer - meu estilo é 
o que é. Quanto a neste ponto, peço a eles que façam um esforço. E 
acrescento simplesmente que, sejam quais forem as deficiências de 
minha lavra que possam aí intervir, há também, nas dificuldades desse 
estilo - talvez eles o possam vislumbrar -, algo que corresponde ao 
próprio objeto que está em questão. Uma vez que se trata, com efeito, 
de falar de maneira válida das funções criadoras que o significante 
exerce sobre o significado, ou seja, não simplesmente de falar da fala, 
mas de falar no fio da fala, por assim dizer, para evocar suas próprias 
funções, talvez haja necessidades internas de estilo que se impõem - 

 
5 In his writing, we witness a veritable deluge of polysemia, double entendres, triple entendres, 
equivocations, enigmas, jokes, and so on. His texts and lectures seem designed to introduce 
us to the very kind of work analysis itself requires, sifting through layers of meaning, 
deciphering the text as if it were a long series of slips of the tongue. He says at one point that 
his writing style is deliberately designed to contribute to the training of analysts (‘All of my 
rhetoric aims to contribute to the effect of training 



29 

a concisão, por exemplo, a alusão, ou até a ironia [pointe], que são 
elementos decisivos para entrar no campo em que as funções da fala 
dominam não somente as avenidas, mas toda a textura. A continuação 
de minha exposição deste ano, espero, lhes mostrará isso (Lacan, 
1957, p.33). 

 

Desta forma, trata-se de um campo de subjetivação remetido ao inconsciente, 

cuja estrutura obedece às próprias leis da linguagem, é por essa via de conhecimento 

que este trabalho se desenvolverá: compreendendo que a centralidade da estrutura 

discursiva — tal como formulada pela teoria do significante — constitui não apenas o 

núcleo da teorização lacaniana, mas também a base de seu estilo, visto que o trato 

da linguagem que Lacan transmite parte de que:  

 

O escrito distingue-se, com efeito, por uma prevalência do texto (...) o 
que permite a concisão que, a meu ver, não deve deixar ao leitor outra 
saída senão a entrada nele, que prefiro difícil (Lacan, 2006, p. 496). 
 

  

 

  



30 

CAPÍTULO 2: O SURREALISMO E LACAN 

Ce qui nous sépare de la vie est bien autre chose que cette petite flamme courant sur 

l'amiante comme une plante sablonneuse. Nous ne pensons pas non plus à la chanson 

envolée des feuilles d'or d'électroscope qu'on trouve dans certains chapeaux haut de 

forme, bien que nous portions en société un de ceux-là. 

Breton et Soupault ,1920, p.9 

 

A influência do surrealismo na obra de Jacques Lacan remonta ao período de 

sua tese de doutoramento, apresentada em 1932, e torna-se particularmente evidente 

na maneira como seu trabalho repercutiu entre artistas e intelectuais ligados ao 

movimento surrealista. A escolha da loucura feminina como temática central, em um 

momento em que essa questão ocupava lugar privilegiado nos debates culturais, 

contribuiu para que sua pesquisa encontrasse acolhida e entusiasmo nesse meio.  

Intitulada Da psicose paranoica em suas relações com a personalidade, a tese 

de Lacan tinha como foco o caso clínico de Marguerite Pantaine, nome fictício Aimée, 

uma mulher que atraiu atenção da opinião pública após, em 1931, ter atacado a 

renomada atriz Huguette Duflos. Internada em um hospital psiquiátrico após o 

incidente, Marguerite passou a ser acompanhada clinicamente por Lacan, que 

conduziu longas entrevistas com a paciente ao longo de vários meses. 

No texto, Lacan desenvolve uma hipótese diagnóstica que articula a estrutura 

paranoica com a noção de uma psicose de autopunição, propondo que o ato cometido 

por Aimée não deveria ser interpretado apenas a partir de causas externas ou 

objetivas, mas a partir de uma causalidade psíquica. A psicose, nesse 

enquadramento, não se define propriamente por um conteúdo específico, mas pela 

ausência daquilo que Lacan denomina "assentimento social" — ou seja, pelo fracasso 

no reconhecimento mútuo entre o sujeito e o campo simbólico no qual se encontra 

inserido. É essa falha no laço social que transforma a experiência psicótica em uma 

forma de discordância subjetiva: o sujeito psicótico não é reconhecido pelo outro social 

como tal, e tampouco se reconhece nos valores e significações oferecidos por esse 

outro. Para Lacan, essa condição resulta da não resolução, por diferentes motivos, 

das chamadas “crises sócio-vitais” que marcam a constituição da subjetividade, crises 

essas que, em casos não patológicos, encontram soluções compatíveis com os modos 



31 

historicamente constituídos de subjetivação. Como observa Simanke (2008), essa 

concepção desloca o foco da psicopatologia de um déficit orgânico para o campo da 

estrutura simbólica e da relação do sujeito com o outro. 

Na tese, Lacan procura precisamente contornar as armadilhas de uma leitura 

exclusivamente deficitária da psicose, rompendo com a tradição organicista 

predominante na psiquiatria francesa da época. Em vez de reduzir os sintomas a 

disfunções neurológicas, propõe compreendê-los como efeitos de uma 

intencionalidade historicamente constituída, resultado da interação do sujeito com o 

meio social — este entendido, como destaca Simanke (2008), como o único ambiente 

verdadeiramente humano. Trata-se, portanto, de uma das primeiras tentativas 

lacanianas de articular a psicose com os mecanismos simbólicos de reconhecimento 

e identificação, antecipando temas que serão cruciais em seu ensino posterior. Ainda 

que a recepção da tese tenha sido inicialmente discreta no meio psiquiátrico, ela 

repercutiu intensamente entre os surrealistas, que nela reconheceram ecos de suas 

próprias inquietações estéticas e teóricas a respeito da subjetividade, do inconsciente 

e da loucura. 

Esse posicionamento teórico se expressa já na escolha do objeto da tese: 

Lacan elege a paranoia de autopunição — uma nova entidade psiquiátrica — como 

foco de análise. A opção se justifica pela ênfase que esse quadro confere aos fatores 

interpretativos e simbólicos, em detrimento das explicações biologizantes. Por ser 

uma psicose essencialmente interpretativa, na qual as manifestações se limitam ao 

plano psíquico, sem déficits cognitivos significativos, ela se distancia das formas 

tradicionalmente associadas ao automatismo mental e às alucinações de base 

orgânica. Assim, Lacan vê nesse diagnóstico um campo privilegiado para afirmar o 

valor das construções simbólicas e subjetivas na constituição do delírio, em um 

combate explícito ao organicismo então hegemônico (SIMANKE, 2002). 

Esse interesse dos surrealistas por Lacan não se explica apenas pela escolha 

do tema da loucura feminina, mas também pelas formulações presentes na tese que 

evocavam, mesmo que de modo ainda embrionário, princípios da estrutura da 

psicanálise freudiana — em particular, a noção de causalidade subjetiva aplicada à 

paranoia. Lacan, por sua vez, mantinha contato com o meio surrealista desde o fim 



32 

dos anos 1920 e início dos anos 1930, e seu trabalho foi objeto de elogio e difusão 

por figuras centrais do movimento, como Salvador Dalí. 

Neste capítulo, propomo-nos a explorar mais detidamente o contexto do 

surrealismo francês, os vínculos biográficos e intelectuais de Lacan com seus 

representantes, bem como as articulações entre essa vanguarda artística e os 

fundamentos teóricos da psicanálise que começavam a tomar forma na obra do jovem 

psiquiatra.  

 

2.1 O projeto surrealista 

 

SURREALISMO, s.m. Automatismo psíquico puro pelo qual se 
propõe exprimir, seja verbalmente, seja por escrito, seja de 
qualquer outra maneira, o funcionamento real do pensamento. 
Ditado do pensamento, na ausência de todo controle exercido 
pela razão, fora de toda preocupação estética ou moral (Breton, 
1924, p.2). 

 

Essa definição, apresentada por André Breton, aponta para o desejo de romper 

radicalmente com os cânones da racionalidade clássica e da estética tradicional, 

promovendo uma abertura à livre associação, ao inconsciente e ao delírio criativo. 

O marco inaugural do movimento surrealista se dá com a publicação, em 1924, 

do Manifesto Surrealista, no qual Breton expressa seu profundo desencanto com o 

racionalismo ocidental e com a rigidez da estética realista. Inspirado pelas 

descobertas da psicanálise freudiana, o autor vislumbra na exploração do 

inconsciente um novo caminho para a criação artística e para o pensamento em geral. 

A psicanálise, em sua leitura, não apenas fornece novos temas, como a sexualidade 

reprimida ou o sonho, mas principalmente uma nova lógica: a do automatismo do 

desejo, da associação livre e da subversão do sentido. 

Um trecho emblemático do manifesto é a crítica que Breton tece à literatura 

realista, tomando como exemplo um trecho do Crime e Castigo de Dostoiévski. O autor 

russo descreve, com minúcia, o quarto de um personagem — papel de parede 

amarelo, móveis gastos, cortinas de musselina, gravuras triviais — em uma tentativa 

de reconstruir o ambiente com verossimilhança. Breton, no entanto, recusa esse tipo 

de detalhamento: “Que o espírito se proponha, mesmo por pouco tempo, tais motivos, 



33 

não tenho disposição para admiti-lo. [...] Perde seu tempo, pois não entro no seu 

quarto. [...] Esta descrição de quarto, e muitas outras, permitam-me, digo: passo” 

(Breton, 1924, p. 2). 

A recusa do realismo descritivo aqui expressa não se restringe à literatura: ela 

se estende como crítica mais ampla a uma forma de pensamento que, segundo 

Breton, embala os cérebros — ou seja, submete o espírito a um regime de ordenação, 

classificação e reprodução da realidade que tolhe a invenção e a potência do desejo. 

O que está em jogo, para os surrealistas, não é apenas o estilo, mas uma ética e uma 

política da criação. A estética realista, ao buscar o reconhecimento do mundo visível, 

reproduz um estado de coisas, enquanto o surrealismo propõe uma abertura ao 

inapreensível, ao insólito, ao inconsciente. 

Essa recusa do automatismo racional — da razão fria e organizadora — está 

próxima de uma crítica que Paul Valéry também expressa ao zombar da repetição 

banal de aberturas narrativas previsíveis, como a célebre “A marquesa saiu às cinco 

horas”. Assim como Valéry, Breton denuncia o esvaziamento da experiência criativa 

por uma estética da repetição e da convenção, que se tornaria posteriormente lugar-

comum. 

Segundo Portilho (2019, p. 122), Walter Benjamin, em 1929, ao escrever o 

ensaio O Surrealismo: o último instantâneo da inteligência europeia, defende o 

surrealismo diante do tédio e da paralisia cultural que atravessavam a Europa no 

período pós-guerra. Para Benjamin, o movimento não surgiu apenas como uma 

proposta estética ou poética, mas como uma resposta vigorosa à crise da inteligência 

europeia, canalizando novas energias que escapavam das formas tradicionais de 

expressão. 

Benjamin observa que o surrealismo, mais do que criar uma nova escola 

literária ou artística, subverteu o próprio conceito de "vida literária", conduzindo-o a 

seus extremos possíveis. Através de uma formulação dialética, os surrealistas 

provocaram uma explosão interna no domínio da literatura, dilacerando suas 

estruturas convencionais de dentro para fora. Em vez de uma renovação formal 

limitada, tratou-se, nas palavras de Benjamin, de um gesto radical que pôs em questão 

as bases mesmas da cultura burguesa. 



34 

Essa leitura destaca que o surrealismo deve ser compreendido não apenas 

como um estilo artístico inovador, mas como uma experiência que atravessa os limites 

entre arte, política e subjetividade. Ao apostar na força do inconsciente, na 

automatização da escrita e na desestabilização dos significados, o surrealismo abriu 

brechas para uma nova forma de habitar a linguagem, elemento que, como veremos, 

dialoga profundamente com algumas elaborações posteriores no campo da 

psicanálise. 

Portanto, o surrealismo emerge como um gesto de ruptura com os modelos de 

pensamento e de arte fundados na objetividade, no racionalismo e na representação 

mimética da realidade. Ele propõe uma revolução da linguagem e da experiência, 

fundada no inconsciente, no desejo e na descontinuidade — e é nesse espírito de 

insubmissão que Jacques Lacan, ao se aproximar dos surrealistas, encontrará um 

solo fértil para repensar os caminhos da psicanálise.  

 

2.2 Lacan e os Surrealistas  

 

A aproximação entre o movimento surrealista e a psicanálise antecede a 

entrada de Lacan em cena, mas até então, não se tratava de um diálogo 

especialmente produtivo. O exemplo mais evidente está no encontro entre André 

Breton e Sigmund Freud. Em 1921, ao visitar o consultório do criador da psicanálise, 

Breton saiu decepcionado: descreveu o ambiente como sem graça e sem estilo, e 

considerou Freud um burguês acomodado, pouco à altura do papel de guia intelectual 

do grupo que fundaria poucos anos depois (Dunker, 2025, p.132). 

Quase duas décadas mais tarde, em 1939, Salvador Dalí buscou outro tipo de 

aproximação. Acompanhado de Stefan Zweig, levou até a casa de Freud sua pintura 

A metamorfose de Narciso.(Jones, 1964, p.648) A tela, inspirada no mito grego, 

mostrava de um lado a figura de Narciso contemplando o próprio reflexo, e de outro a 

imagem transfigurada em uma mão que sustenta um ovo rachado, do qual brota uma 

flor de narciso. A obra condensava o interesse do pintor pelo tema do narcisismo, tão 

caro à psicanálise, e ao mesmo tempo introduzia a discussão sobre seu método de 

criação crítico-paranoico. Dalí esperava impressionar Freud, mas a reação foi 

ambígua: segundo relatos, Freud teria dito que “nas pinturas clássicas procuro o 



35 

inconsciente, mas nas suas pinturas procuro o consciente”, comentário que o artista 

recebeu como crítica (Isherwood, 2019). 

Além da tela, Dalí também entregou um artigo sobre paranoia, publicado em 

revista, mas Freud demonstrou desinteresse. Apenas no dia seguinte, em carta 

dirigida a Zweig, registrou sua impressão: 

 

Devo-lhe muito obrigado por trazer o visitante de ontem. Pois até agora 
eu estava inclinado a considerar os surrealistas, que aparentemente 
me adotaram como seu santo padroeiro, como completos idiotas 
(digamos 95%, como acontece com o álcool). Aquele jovem espanhol, 
com seus olhos cândidos e fanáticos e sua inegável maestria técnica, 
mudou minha opinião. Seria realmente muito interessante investigar 
analiticamente como ele chegou a criar aquele quadro (Jones, 1964, 
p. 649, Tradução nossa6). 
 

Posteriormente, Dalí realizou um retrato de Freud, aparentemente com a 

intenção de oferecê-lo como presente. Em suas memórias, ele relata que a inspiração 

surgiu enquanto comia caracóis em um restaurante na França, momento em que viu 

uma fotografia de Freud em um jornal e chegou a conclusão de que “o segredo 

morfológico de Freud era que seu crânio era um caracol! Seu cérebro tem a forma de 

uma espiral” (Isherwood, 2019). 

 
6 I really owe you thanks for bringing yesterday’s visitor. For until now I have been inclined to 
regard the surrealists, who apparently have adopted me as their patron saint, as complete 
fools (let us say 95°%, as with alcohol), That young Spaniard, with his candid fanatical eyes 
and his undeniable technical mastery, has changed my estimate. It would indeed be very 
interesting to investigate analytically how he came to create that picture. 



36 

Figura 1. A Metamorfose de Narciso, Salvador Dali, 1937 

 

Fonte: © Fundació Gala-Salvador Dalí  

Figura 2. Esboço de Sigmund Freud, Dali, 1939

 

Fonte: © Fundació Gala-Salvador Dalí  



37 

Neste contexto inicial de indisposição de Freud para com os surrealistas, abre-

se um vácuo, que talvez tenha sido percebido por Lacan, como argumenta Dunker, 

2025: 

É possível que Lacan tenha percebido o mal-entendido, de parte a 
parte, entre Freud e Breton. Ele sabia da indisposição de Freud em 
relação ao grupo francês, e se dispôs a trilhar a via aberta pelo 
equívoco entre ambos. [...] Tudo se passa como se ele tivesse 
oferecido à psicanálise aquilo que Breton havia percebido como 
ausente em Freud: um estilo (Dunker, 2025, p.134).  

 

A obra de Lacan se insere em um momento histórico em que o debate sobre o 

estilo ganhava destaque, não obstante seu marco de entrada no editorial surrealista 

se dá por um artigo intitulado “O problema do estilo e a concepção psiquiátrica das 

formas paranoicas da experiência” na primeira edição da revista Minotaure, em 1933. 

Nesse contexto, torna-se compreensível a escolha de Lacan em iniciar sua mais 

abrangente coletânea de textos e seminários com uma frase do Conde, como apontam 

Santos & Vieira (2019). 

O estilo de escrita e de transmissão lacaniano ainda é objeto de investigação 

em pesquisas dedicadas à teoria e à história da psicanálise. Entre os aspectos mais 

explorados, estão as influências que moldaram sua forma de pensar e escrever, 

notadamente o contato com o surrealismo francês, já evidente em sua tese de 1933. 

Portilho (2019) observa que, ao abordar o tema do impossível na poesia, Lacan 

recorre a um estilo fortemente próximo ao surrealismo: 

 

Uma das maneiras de lidar com o impossível foi testada por Lacan na 
poesia, num estilo muito próximo ao dos surrealistas – por mais que 
seu poema não seja uma expressão automática do pensamento, 
justamente por seu exercício associativo com a teoria, desde de 
Heráclito. No entanto, o hiato é trazido, a partir da inspiração de 
Kojeve, como aquilo que faz parte da experiência dialética da 
linguagem. Assim, é possível supor que é desde o hiato que Lacan 
iniciou os seus trabalhos e foi a partir dele que surgiu o psicanalista 
(Portilho, 2019, p. 106). 
 

Diversos autores (Roudinesco, 1994; Simanke, 2002; Santos, 2017, Portilho, 

2019, Dunker, 2025) apontam a relevância do surrealismo na formação do 

pensamento de Lacan. Segundo a biografia escrita por Élisabeth Roudinesco, o 

primeiro contato de Lacan com esse movimento ocorreu em 1930, por meio de um 



38 

texto de Salvador Dalí publicado no número inaugural da revista Surréalisme au 

Service de la Révolution, intitulado L’âne pourri [O asno podre] onde Dalí sustentava 

uma tese original sobre a paranóia. Roudinesco (1994, p.43) destaca que “No 

momento em que Lacan lia a obra de Freud, ele encontrava na posição daliniana o 

instrumento que faltava à teorização de sua experiência clínica em matéria de 

paranoia.”  

A conjunção entre o pensamento surrealista e a formação filosófica, médica e 

psicanalítica de Jacques Lacan culminou na elaboração de sua tese de doutoramento 

Da Psicose Paranóica em suas Relações com a Personalidade. Segundo Roudinesco 

(1994), essa obra recebeu uma recepção mais entusiástica por parte dos artistas 

surrealistas do que da comunidade psiquiátrica francesa da época. Essa acolhida ficou 

especialmente evidente na edição de janeiro de 1933 da revista Minotaure, na qual 

Salvador Dalí teceu elogios à tese de Lacan, associando-a diretamente à sua própria 

noção de método paranóico-crítico: 

 

[…]só se confirma de forma rigorosa com a leitura da admirável tese 
de Jacques Lacan: Sobre a psicose paranóide em suas relações com 
a personalidade. É a ela que devemos, pela primeira vez, uma ideia 
homogênea e total do fenômeno, fora as misérias mecanicistas em 
que a psiquiatria atual se atola (Dalí, 1933, p. 66). 

 

Dalí havia ingressado no movimento surrealista em 1928, incentivado por Joan 

Miró, e logo trouxe ao grupo uma nova dimensão estética e conceitual. Sua trajetória 

nas Belas-Artes na Espanha foi marcada por conflitos e episódios controversos, 

chegando a ser expulso da escola em virtude de sua participação em debates 

provocativos. Figura notoriamente excêntrica, Dalí buscava causar impacto não 

apenas por suas obras, mas também por suas apresentações públicas (Limeira, 2010, 

p. 43). 



39 

Figura 3. Capa da revista Minotaure, No. 1. 1933 (Capa de Pablo Picasso) 

 

Fonte: Gugenheim Museum, Skira, Albert. Minotaure no. 1 (1933): Picasso Cover 

 

Figura 4. Capa da revista Le Surréalisme au service de la Révolution, No. 1. 1930 

 

Fonte: © Association Atellier André Breton, Couverture n.1 de la revue Le 

Surréalisme au service de la Révolution 

 



40 

A relação de Lacan com os surrealistas, como já mencionado, não se deu 

apenas de forma esporádica ou superficial. Em De nossos antecedentes (1966, p.69), 

ele próprio reconhece essa filiação ao destacar nomes como Dalí, Crevel, Aragon e 

até Diderot, e menciona que sua tese de doutorado “reatou um antigo vínculo por uma 

nova retomada” com tais autores e ideias, em especial com a paranoia crítica e com 

os primeiros números da revista Minotaure: 

Entre esses nomes, a figura de Salvador Dalí ocupa um lugar particularmente 

expressivo. A proximidade entre Lacan e Salvador Dalí era amplamente conhecida 

por aqueles que circulavam em seu entorno. Pierre Rey, em seu relato autobiográfico, 

registra essa familiaridade como algo evidente: “Eu sabia que ele (Lacan)  frequentara 

o grupo Surrealista e que Dalí era seu amigo” (Rey, 1997, p. 91). A citação, além de 

relatar uma convivência, sugere também um reconhecimento tácito da afinidade entre 

o pensamento lacaniano e certas figuras centrais do movimento surrealista. 

Em diversos momentos de sua obra, Lacan recorre a poemas, imagens e 

conceitos elaborados por figuras centrais do surrealismo, como André Breton, 

Salvador Dalí, Jean Alquié e Louis Aragon. Esse diálogo não se dá apenas como 

referência ilustrativa, mas como uma verdadeira interlocução estética e conceitual que 

atravessa seu modo de pensar e transmitir a psicanálise. Um exemplo significativo 

aparece no Seminário 11 – Os quatro conceitos fundamentais da psicanálise (1964), 

quando Lacan aborda a questão das deformações perceptivas em estruturas 

paranóicas e faz menção direta à obra de Dalí. Diz ele: 

 

A deformação pode se prestar (...) a todas as ambiguidades 
paranóicas, e todos os usos foram feitos para isto, desde Arcimboldo 
até Salvador Dalí. Eu diria até que essa fascinação complementa 
aquilo que deixam escapar, da visão às pesquisas geométrais sobre a 
perspectiva (...) Dalí, nos velhos tempos, achava graça em botar sobre 
a cabeça de uma velha, expressamente escolhida bem miserenta, 
casquenta e, demais, inconsciente, ou ainda, os relógios moles do 
mesmo, cuja significação evidentemente não é menos fálica do que a 
do que se desenha em posição voante no primeiro plano desse quadro 
(Lacan, 1988 [1964], p. 87). 

 

A menção a Dalí nesse contexto evidencia como a estética surrealista oferece, 

para Lacan, não apenas um exemplo de estilo ou provocação formal, mas uma via de 

acesso aos modos como o inconsciente se manifesta na experiência visual e 



41 

simbólica. A articulação entre arte e teoria, nesse ponto, revela um campo de 

investigação sensível à linguagem do desejo, às ambiguidades do olhar e às formas 

que o sujeito encontra para significar sua realidade. Essa aproximação entre o 

surrealismo e a psicanálise lacaniana, como se verá nos próximos trechos, ainda se 

desdobra em outras passagens de sua obra, especialmente quando entram em cena 

os nomes de Alquié e Breton, cujas contribuições filosóficas e poéticas alimentam a 

construção conceitual de Lacan. 

Lacan menciona, de forma breve, um encontro com Salvador Dalí durante uma 

de suas exposições sobre a cadeia borromeana — o nó que articula o simbólico, o 

imaginário e o real — ao afirmar: “A vantagem que resulta do modo como apresentei 

a cadeia borromeana está em simular a esfera armilar, tal como ressaltei para Dalí, 

com quem discuti esse assunto, não me lembro quando.” (Lacan, 2007 [1975-1976], 

p. 105). A referência surge na aula intitulada “De uma falácia que testemunha do real”, 

em que Lacan se dedica à apresentação de variações desse nó com o uso de 

barbantes coloridos, enfatizando a dimensão do real. Esse recurso visual, recorrente 

em seu ensino posterior, ganha aqui uma ressonância estética e simbólica que, ao 

que parece, também foi compartilhada com Dalí. A menção, embora pontual, sugere 

um prolongamento das trocas entre ambos, agora em torno das figuras topológicas 

que sustentam o último momento de sua teoria. 



42 

Figura 5. Foto de Salvador Dali e Jacques Lacan, 1975, Nova Iorque

 

Fonte: Cardinali, 2019, p. 29 

Como observa Portilho (2019), a aproximação entre Lacan e Dalí não se 

restringe a afinidades temáticas: ela se dá também no plano editorial e cronológico. 

Ambos publicam na revista Minotaure quase que lado a lado. Em 1933, na primeira 

edição da revista, Lacan assina o artigo “O problema do estilo e a concepção 

psiquiátrica das formas paranoicas da experiência”, que é imediatamente precedido 

pelo texto de Dalí, “Interpretação paranoico-crítica da imagem obsessiva de L’Angélus 

de Millet”. Já na edição seguinte, a número 3-4, Lacan publica o texto “Motivos do 

crime paranoico: o crime das irmãs Papin”, acompanhado de mais um ensaio de Dalí, 

De la beauté terrifiante et comestible de l’architecture modern’style, onde ambos 

abordam a noção de estilo sob distintas perspectivas (Portilho, 2019, p. 119). 

Portilho (2019) chama atenção para o fato de que o texto de Dalí sobre 

L’Angélus de Millet inicia-se com um prólogo intitulado “Novas considerações gerais 

sobre o mecanismo do fenômeno da paranoia do ponto de vista surrealista”, em que 

há menção explícita à tese de Lacan. No entanto, essa deferência não significa 

subordinação: Dalí já havia desenvolvido o conceito de “paranoia-crítica” anos antes, 



43 

em 1929, no texto O Asno Podre, publicado na revista Surrealismo a Serviço da 

Revolução. Isso revela que Lacan teve contato com a formulação de Dalí antes 

mesmo de finalizar sua tese de 1932, o que torna ainda mais relevante o diálogo 

implícito e explícito entre os dois autores (Portilho, 2019, p. 119). 

Figura 6. Angelus, Jean-François Millet, 1858 

 

Fonte: © Musée d’Orsay, Dist. RMN-Grand Palais / Patrice Schmidt 

Essa interlocução se prolonga em outros registros. Em El mito trágico de 

L’Angélus de Millet, publicado em versão ampliada em 1963, Dalí inclui 

agradecimentos àqueles que colaboraram com as autoanálises presentes na obra, 

mencionando Lacan de modo bastante enfático: ele teria contribuído com declarações 

“sensacionais” — nas palavras de Dalí — que possibilitaram interpretações mais 

elaboradas no texto (Portilho, 2019, p. 119). 

Além dos registros teóricos e epistolares, há ainda o curioso testemunho 

literário da presença de Lacan no imaginário de Dalí. No romance Visages Cachés, 



44 

publicado em 1943, Lacan aparece ficcionalizado como o personagem “Dr. Alcan”, 

descrito como:  

[…] o psiquiatra Dr. Alcan, que sem ser belo, podia ser sedutor graças 
ao brilho de sua inteligência, dando a impressão de que estava 
constantemente brincando de esconder com o seu espírito na 
extensão muito nua e aberta de seu rosto, que era enobrecido pela 
agitação constante de pensamento (Dalí, 1974, p. 227). 
 

Mesmo nas décadas posteriores, o contato entre os dois não se extingue 

completamente. Jacques-Alain Miller relata, em nota ao Seminário 23, que durante 

uma viagem a Nova York, entre as sessões do referido seminário, Lacan reencontra 

Dalí e tenta lhe apresentar o conceito de nó borromeano — sem sucesso, porém: 

 

Durante sua passagem por Nova York, por ocasião de sua viagem 
transatlântica, entre a primeira e a segunda sessão do presente 
Seminário, Lacan encontra-se com Dalí, e tenta fazê-lo se interessar 
pelo nó borromeano, mas em vão… (Miller apud Lacan, 2007, p. 204). 

 

Segundo Portilho (2019, p. 119), esse episódio ilustra como, apesar das 

diferenças de orientação e destino teórico, “Dalí e Lacan permaneceram próximos, 

orbitando em torno de uma mesma preocupação com a forma, o estilo e a estrutura 

do delírio”.  

O reconhecimento da paranóia como algo para além de uma patologia é uma 

característica comum às perspectivas de Dalí e Lacan. Ambos desestabilizam a noção 

médica da paranóia enquanto mero distúrbio, compreendendo-a como um eixo 

organizador do saber e da criação. No caso de Dalí, essa abordagem se manifesta no 

método paranóico-crítico, concebido como instrumento artístico. Em Lacan, ela se 

articula à teorização da estrutura psicótica, que lhe serve de ponto de partida para a 

elaboração de sua teoria do sujeito. Como observa Limeira (2010):  

 

O elogio à paranóia, portanto, não atribuindo a ela apenas aspectos 
deficitários, é possível de se identificar tanto em Lacan quanto em Dalí. 
Ambos destituíram da paranóia sua característica de doença e 
identificaram o próprio conhecimento como sendo paranóico. O 
método de Dalí surge enquanto criação artística, mas, assim como 
Lacan, evidencia a importância de traços paranóicos na construção do 
saber (Limeira, 2010, p. 44). 
 



45 

Ao comentar a tese de Lacan, Dalí reconhece a convergência entre suas ideias 

e aquelas já presentes no meio surrealista, especialmente no que diz respeito à 

paranóia como um modo legítimo de relação com o mundo. Essa afinidade, tanto 

teórica quanto estética, sustenta a singularidade de Lacan em relação à tradição 

psicanalítica freudiana, marcando uma inflexão que será central no desenvolvimento 

posterior de sua obra. 

O método crítico-paranoico, concebido por Salvador Dalí e exemplarmente 

desenvolvido em sua produção artística, caracteriza-se pela tentativa de extrair o Real 

a partir da própria realidade. Esse procedimento inicia-se pela eleição de dois objetos 

heterogêneos, cuja distância semântica constitui a condição de possibilidade da 

operação. A partir dessa escolha, mobiliza-se uma multiplicidade de justificativas, 

causas e razões que permitam situar tais objetos em contiguidade. No momento em 

que as cadeias associativas entre os dois termos revelam sinais de exaustão, torna-

se possível observar a irrupção de um terceiro elemento, cuja função é preencher, de 

modo quase obsessivo, o intervalo instaurado entre os objetos iniciais. 

É nesse ponto que se configura o efeito paranoico: a emergência do terceiro 

termo como resultado da tensão entre os dois primeiros. Um exemplo paradigmático 

encontra-se na imagem dupla de um cavalo que, simultaneamente, assume a forma 

de uma mulher, da qual pode derivar, como terceiro elemento, a figura de um leão. 

(Dunker, 2025, p.136). 

 

Figura 7. Paranoiac Woman-Horse (Invisible Sleeping Woman, Lion, Horse) Dali, 1930 



46 

 

Fonte: Fonte: © Fundació Gala-Salvador Dalí  

 

Dalí, ao explicitar sua relação com o próprio método, esclarece que a técnica 

paranóico-crítica não é fruto de delírio irracional, mas sim uma estratégia formal de 

leitura do mundo, capaz de organizar percepções e dar sentido à realidade. Segundo 

Limeira (2010): 

Dalí, desta forma, ao apresentar sua implicação em relação ao seu 
método, deixa claro que o método paranóico-crítico não é um 
devaneio. Mas, sim, um método que, como tal, é capaz de tirá-lo de 
seu delírio e lhe propicia analisar de uma forma singular a realidade. 
Podemos, portanto, averiguar que o método paranóico-crítico caminha 
à beira do abismo entre o delírio e a ordem simbólica (Limeira, 2010, 
p. 49). 

 

A tese de Salvador Dalí encontra ressonância nas descobertas centrais do 

movimento surrealista, que, até então, privilegiava a produção automática como via 

de acesso ao inconsciente — com destaque para a poesia, mas não restrita a ela. 

Nesse contexto, o surgimento do “objeto surrealista” reflete a busca por novas formas 

de figuração que escapassem aos cânones da representação tradicional. 

A grande contribuição de Dalí, nesse cenário, consistiu em identificar na 

paranoia não apenas um fenômeno clínico, mas um mecanismo passível de 

formalização e uso estético. Trata-se daquilo que ele chamou de “método crítico-



47 

paranoico”, cuja sistematização transformou-o em uma ferramenta central para o 

surrealismo da década de 1930. Como reconhece André Breton: 

 

Dalí doou ao surrealismo um instrumento de primeira grandeza, 
através do método crítico-paranoico, método este que se mostrou, 
desde o começo, capaz de aplicar tanto na pintura, à poesia ou ao 
cinema, à construção de objetos surrealistas típicos, às modas, à 
escultura, à história da arte e até, em casos de necessidade, a 
qualquer tipo exegético (Breton, 1993, p. 89). 

 

A recepção entusiástica do método no meio surrealista, especialmente por 

Breton, atesta não apenas seu impacto estético, mas também a inovação conceitual 

que trazia. Como observa Portilho, a formalização paranoica operada por Dalí permite 

a construção de imagens que não obedecem a uma lógica simbólica consciente, mas 

“à lógica interna do delírio”, produzindo “um saber que já não se sustenta na 

objetividade, mas na coesão significante” (Portilho, 2019, p. 121). 

O método paranoico-crítico “introduz uma forma de funcionamento significante 

própria ao delírio, mas que pode ser mobilizada de forma produtiva, sem ser redutível 

à patologia” (Portilho, 2019, p. 121). Essa proposição permite uma aproximação direta 

com as elaborações lacanianas a respeito da paranoia, especialmente na tese de 

1932, onde Lacan desloca a paranoia do campo da degenerescência psiquiátrica para 

o da estrutura subjetiva. 

Portilho também enfatiza que, com Dalí, “a paranoia deixa de ser um sintoma a 

ser corrigido para se tornar um recurso de criação” (Portilho, 2019, p. 121), ponto que 

será fundamental para compreender as interlocuções entre o método de Dalí e as 

elaborações clínicas e teóricas de Lacan. Nesse sentido, o método paranoico-crítico 

se converte não apenas em técnica artística, mas em modelo interpretativo, colocando 

em evidência as tensões entre o delírio e a construção de sentido — um aspecto que 

será central na forma lacaniana de abordar a psicose. 

Essa tensão entre delírio e estrutura simbólica também aparece no modo como 

Lacan se apropria do surrealismo, transformando-o em elemento estruturante de sua 

leitura do sujeito e do inconsciente. Jean Alquié, ao refletir sobre a filosofia do 

surrealismo, destaca o posicionamento de Dalí frente à psicanálise, ressaltando seu 

desejo de ultrapassar os limites da interpretação freudiana: 

 



48 

[…]Dalí se opõe à psicanálise e sua interpretação de sínteses de 
sonhos. Toda a minha ambição a nível pictórico – escreve Dalí – 
consiste em materializar com o furor da precisão mais imperialista as 
imagens da irracionalidade concreta… imagens que temporariamente 
não são explicáveis nem redutíveis pelos sistemas da intuição lógica 
nem pelos mecanismos racionais. As imagens da irracionalidade 
concreta são, portanto, as imagens autenticamente inconscientes. Vão 
além do reino das fantasias e representações virtuais psicanalisáveis 
(Alquié, 1955, p. 176, Tradução nossa7) 

 

Ferdinand Jean Baptiste Alquié foi um importante intelectual francês, com forte 

influência tanto no meio filosófico quanto psicanalítico. Professor de Gilles Deleuze e 

orientador de sua segunda tese, Spinoza et le problème de l’expression, Alquié 

também se destacou como um dos principais teóricos do movimento surrealista, 

especialmente após a publicação de sua obra Philosophie du surréalisme, em 1955. 

Além de sua relevância intelectual, Alquié manteve uma relação de amizade próxima 

com Jacques Lacan — dado fundamental para se compreender as influências do 

surrealismo no desenvolvimento do pensamento lacaniano. 

Em uma carta de 1928, Lacan já manifesta o lugar que o surrealismo ocupava 

em suas reflexões naquele momento:  

 

Falaremos de tudo isso. Se, para grande pesar meu, você não puder 
vir, pretendo escrever-lhe sobre esse surrealismo que, mesmo que 
não tenha aqui o mesmo lugar que para você, conta certamente muito 
em meus pensamentos presentes (Lacan, 1928). 
 

Alquié estudou na Sorbonne entre 1927 e 1928 e, em 1929, partiu para lecionar 

na cidade de Saintes. Nesse contexto, Lacan lhe escreve uma nova carta, carregada 

de certo tom melancólico e enigmático: 

 

Você partiu, Alquié, você quer voltar. Sob que pressão, sob qual 
precipitação você tomou essa decisão, que talvez não seja ruim, mas 

 
7 Dali s'oppose-t-il à la psychanalyse, et à son interprétation des synthèses oniriques. Toute 
mon ambition sur le plan pictural, écrit Dali, consiste à matérialiser avec la plus impérialiste 
rage de précision les images de l'irrationnalité concrète... images qui provisoirement ne sont 
explicables ni réductibles par les systèmes de l'intuition logique ni par les mécanismes 
rationnels. Les images de l'irrationnalité concrète sont donc les images authentiquement 
inconnues... elles dépassent le domaine des fantasmes et représentations virtuelles 
psychanalysables 

 



49 

da qual você se arrepende? Como eu senti sua falta na sexta-feira, há 
quinze dias? (Lacan apud Miller, 2023 [1929], p. 229). 
 

Essa carta, escrita em 1929, se destaca não apenas pelo teor afetivo da relação 

entre os dois intelectuais, mas também pelo soneto que nela continha— elementos 

estilísticos que viriam a se tornar traços marcantes de sua escrita teórica. Por sua 

relevância histórica e estética, a íntegra da carta será apresentada no Anexo 2 deste 

trabalho, como um prenúncio do estilo que Lacan desenvolveria em sua obra e como 

testemunho da interlocução entre o autor e uma das figuras centrais da filosofia e do 

surrealismo francês. 

Um desdobramento dessa relação se manifesta no campo das formações 

analíticas: foi por recomendação de Alquié que Jean Laplanche iniciou sua análise 

com Jacques Lacan, relação que perdurou até 1963.  

Seja com Dali, Breton ou Alquié, a biografia de Lacan se mostra profundamente 

atravessada pela relação com os surrealistas, da data de publicação de sua tese até 

o final de sua vida, desta forma, o presente trabalho seguirá com a investigação no 

que toca a relação do movimento surrealista com a estrutura metafórica da teoria, e 

como este fenômeno está articulado com a relação com a teoria do significante que 

Lacan utiliza em sua teorização. 

CAPÍTULO 3: O ESTILO SURREALISTA NA TRANSMISSÃO LACANIANA 

É o objeto que responde à pergunta sobre o estilo que formulamos logo de saída. A 
esse lugar que, para Buffon, era marcado pelo homem, chamamos de queda desse 

objeto, reveladora por isolá-lo, ao mesmo tempo, como causa do desejo em que o 
sujeito se eclipsa e como suporte do sujeito entre verdade e saber. Queremos, com 

o percurso de que estes textos são os marcos e com o estilo que seu 
endereçamento impõe, levar o leitor a uma consequência em que ele precise colocar 

algo de si." 

— Jacques Lacan, Escritos, p. 11 

 

Para dar prosseguimento à investigação proposta neste trabalho, é necessário 

retomar brevemente alguns pontos desenvolvidos nos capítulos anteriores. No 

primeiro capítulo, discutiu-se a notória dificuldade do texto de Lacan. Por meio da 

análise de diversos trechos e do apoio em depoimentos de autores e figuras 



50 

proeminentes da intelectualidade francesa de sua época, buscou-se demonstrar a 

percepção amplamente compartilhada sobre a complexidade com que Lacan articula 

seu saber. 

O segundo capítulo, por sua vez, explorou as interlocuções entre Lacan e o 

movimento surrealista francês, destacando como, desde a publicação de sua tese em 

1932, Lacan já transitava nos círculos de vanguarda. Foram também discutidas as 

aproximações biográficas entre Lacan, Alquié e Dalí, com o intuito de ilustrar a 

frequência e a familiaridade desses encontros, fortalecendo assim a hipótese de que 

Lacan estava inserido em um meio intelectual no qual o Surrealismo desempenhava 

um papel relevante. 

Chegamos, assim, ao presente capítulo, em que se busca articular os 

elementos levantados anteriormente, com o objetivo de examinar o estilo lacaniano 

de transmissão da psicanálise à luz das influências surrealistas — em especial no que 

se refere à apreensão metafórica da teoria. A hipótese central é que a forma como 

Lacan estrutura seu discurso teórico guarda afinidades com procedimentos próprios 

do Surrealismo, como o deslizamento significante e a justaposição poética de 

sentidos. Se, ao final deste capítulo, for possível entrever que a articulação teórica 

proposta por Lacan mantém, em sua estrutura, um parentesco com o estilo surrealista, 

poder-se-á considerar que o percurso aqui empreendido cumpriu seu propósito. 

Para desenvolver esse percurso, abordarei inicialmente dois eixos 

fundamentais da linguística incorporados por Lacan em sua obra: de um lado, a teoria 

do significante elaborada por Ferdinand de Saussure; de outro, as formulações de 

Roman Jakobson acerca da metáfora e da metonímia. Esses referenciais constituem 

pontos decisivos para os desdobramentos teóricos realizados por Lacan e, articulados 

ainda ao diálogo com o surrealismo, contribuem para a configuração de um estilo 

singular de transmissão em sua elaboração psicanalítica.  

 

3.1 O Significante 

 

Na psicanálise Lacaniana o termo significante ocupa uma posição central no 

pensamento de Jacques Lacan, sendo concebido como o elemento simbólico que 

estrutura o discurso — tanto consciente quanto inconsciente — e que, ao operar sobre 



51 

o sujeito, determina seus atos, palavras e até mesmo seu destino, frequentemente à 

sua revelia, como uma forma de nomeação imposta pela ordem simbólica 

(Roudinesco, 1998; Safatle, 2020; Žižek, 2010) 

Esse conceito, fundamental no sistema lacaniano, tem origem na linguística de 

Ferdinand de Saussure (1857–1913), que o utilizou para designar a face sonora do 

signo linguístico — aquilo que é percebido como a imagem acústica — em contraste 

com sua outra face, o significado, que corresponde ao conceito evocado. Assim, no 

campo da linguística estrutural, o significante refere-se à dimensão formal que remete 

à representação psíquica do som, e não diretamente ao conteúdo conceitual. 

(Roudinesco, 1998, p.708) 

A significação, no interior da linguística estrutural, decorre da ligação entre um 

significante (a imagem acústica) e um significado (o conceito evocado). Já o valor de 

um signo não se define isoladamente, mas apenas em função de sua diferença em 

relação aos demais signos do sistema da língua, entendida como um conjunto 

sincrônico — ou seja, uma rede estruturada de unidades co-presentes. Assim, o valor 

de um signo se estabelece negativamente, por oposição aos outros signos com os 

quais coexiste. 

Nesse contexto, Ferdinand de Saussure, em seu Curso de Linguística Geral, 

propõe que o signo linguístico seja composto por essas duas faces inseparáveis sendo 

o significante, que corresponde à imagem acústica de um conceito, Roudinesco, 1998 

exemplifica:  

 
Assim, a palavra árvore não remete, do ponto de vista lingǘstico, à 
árvore real (o referente), mas à idéia de árvore (o significado) e a um 
som (o significante) que é pronunciado com a ajuda de seis fonemas: 
á.r.v.o.r.e. O signo lingǘstico, portanto, une um conceito a uma 
imagem acústica, e não uma coisa a um nome (Roudinesco, 1998, 
p.709).  
 

Portanto, a palavra “árvore”, do ponto de vista da linguagem, não liga 

diretamente uma coisa a um nome, mas une um conceito a uma forma sonora. Essa 

concepção transforma o signo em um elemento relacional dentro de um sistema de 

diferenças, onde nenhum termo tem valor absoluto, mas apenas diferencial. 

Dado a importância deste conceito dentro do presente trabalho, pretendo 

avançar, como em um estudo de caso a respeito da lógica do Significante dentro do 



52 

estatuto da topologia Lacaniana, para além das exemplificações formais da teoria do 

significante desenvolvida por Lacan neste capítulo, mas também acompanhar, passo 

a passo, o encadeamento de suas ideias. Para isso, dentro do Seminário sobre a 

Carta Roubada, farei uso de certos recursos autorais que considero úteis à 

reconstrução do movimento conceitual proposto. A intenção é extrair tanto os efeitos 

formais de sua elaboração quanto algumas de suas implicações no plano do 

desdobramento da teoria, sem perder de vista o objetivo central deste trecho: 

sustentar a afirmação de Lacan segundo a qual:  “A subjetividade, na origem, não é 

de nenhuma relação com o real, mas de uma sintaxe nela engendrada pela marca 

significante” (Lacan, 1998, p. 55). 

 

 

 

 

 

 

3.2 A emergência da topologia 

 

A construção argumentativa de Lacan (1988, p.55) inicia-se com a proposta de 

que consideremos uma série de lances distribuídos ao acaso — uma sequência 

inaugural que será o ponto de partida para seu desenvolvimento lógico 

 

+ + + - + + - - + -  

 

A série é então definida a partir de grupos de três sincronicamente, da 

seguinte forma:  

Simetria da constância: (+ + +, - - -) = 1  

Ímpar (Díspar): ( + - -, - + +, + + -, - - +) = 2 

Alternância: (+ - +, - + - ) = 3 

A partir desta formação de grupo, obtemos com a série proposta a sequência:  

 

1 2 3 2 2 2 2 3 



53 

 

Dentro dessa sequência inicial proposta por Lacan, já é possível observar 

certos padrões que revelam as possibilidades e impossibilidades de encadeamentos 

entre os elementos. Por exemplo, o elemento 1 não pode ser seguido diretamente por 

3 sem que se passe, necessariamente, por 2; do mesmo modo, para que o 3 retorne 

ao 1, é preciso também atravessar o 2. Isso faz com que o elemento 2 se apresente 

como um ponto obrigatório de transição entre 1 e 3 — um operador estrutural da série. 

Além disso, após uma sequência formada por 1 seguido de 2, não é possível retornar 

imediatamente ao 1 (isto é, a sequência 1-2-1 é considerada impossível); para isso, 

seria necessário um novo intervalo mediado por 3 ou outro 2. 

Para facilitar a visualização dessas relações, Lacan propõe a representação 

gráfica da sequência por meio de uma rede, especialmente destacando a estrutura 1-

3, que ajuda a ilustrar as limitações e mediações internas da série. 

 

 

Figura 8. Rede 1 - 3 

 

Fonte: Lacan, 1998, p.56 

A essa altura, já se torna possível perceber como, mesmo partindo de uma 

sequência com distribuição aparentemente arbitrária, certas leis simbólicas começam 



54 

a emergir e a organizar o conjunto, revelando uma estrutura subjacente que escapa à 

mera aleatoriedade. 

Um ponto crucial a ser destacado nesse momento diz respeito ao papel do 

elemento 2, que apresenta uma maior probabilidade de ocorrência. Isso se deve à sua 

dupla função: por um lado, atua como ponto de transição obrigatório entre os 

elementos 1 e 3; por outro, permite a repetição de si mesmo, conferindo-lhe, assim, 

um maior poder combinatório em relação aos demais termos da série. 

Buscando exemplificar como essa cadeia pode ser reformulada e gerar uma 

nova lógica simbólica, Lacan propõe uma modificação na forma de leitura da 

sequência. Em vez de observar os termos em sucessão direta, ele sugere introduzir 

uma relação de ordem quadrática, em oposição à organização ternária anterior. 

Com isso, instaura-se uma metalinguagem simbólica, construída a partir da 

articulação entre pares de estados sucessivos. Trata-se, portanto, de uma gramática 

de segunda ordem, que já não depende apenas dos elementos isolados, mas da forma 

como se encadeiam enquanto pares que carregam sentido. A chave de leitura 

proposta por Lacan é: 

1. Simetria com Simetria → α - Onde estes são pares entre estados considerados 

“simétricos” — ou seja, extremos no espectro (não intermediários). Aplica-se aos 

pares: 

(1 → 1), (3 → 3), (1 → 3), (3 → 1) 

 

2. Dissimetria com Dissimetria → γ Onde o estado intermediário (2) combinando 

com ele mesmo mantém uma dissimetria. Aplica-se ao par: 

(2 → 2) 

 

3. Simetria → Dissimetria → β - Onde o intermediário transita para um extremo. 

Aplica-se aos pares: 

(1 → 2), (3 → 2) 

 

4. Dissimetria → Simetria → δ - Onde um extremo vai para o intermediário. Aplica-

se aos pares: 

(2 → 1), (2 → 3) 



55 

Com o intuito de tornar mais clara essa chave de recombinação dos pares binários, 

organizei o seguinte esquema de conjugações, que visa ilustrar as possíveis 

articulações simbólicas entre os elementos da sequência: 

 

Figura 9. Esquema de Conjugações de Binários 

 

Fonte: Elaborado pelo autor (2025). 

Sob o novo chaveamento proposto, a sequência anteriormente apresentada [1 

2 3 2 2 2 2 3] passa a ser lida como [β δ β γ γ γ δ]. Um dado relevante a se destacar 

é a ausência do elemento α nessa cadeia. Isso ocorre porque α só se manifesta em 

repetições diretas ou em transições entre termos simétricos — no caso, entre 1 e 3 — 

sem a interferência do elemento 2. No entanto, como já analisado, essa ausência de 

2 é estruturalmente inviabilizada dentro da lógica da sequência. 

A partir dessa observação, Lacan introduz a função Repartitória AΔ, estruturada 

em quatro tempos distintos: 

 

1. Primeiro tempo: o estado inicial da sequência. 

2. Segundo tempo: a transição que imediatamente o sucede. 

3. Terceiro tempo: o binário constituinte — momento em que se opera a transição 

crítica. 

4. Quarto tempo: o retorno à liberdade combinatória, no qual qualquer símbolo 

pode reaparecer. 

 

Desta forma: A partir de α ou δ, só se pode ter α ou β 



56 

Exclui: γ e δ 

A partir de β ou γ, só se pode ter γ ou δ 

Exclui: α e β 

Para exemplificar melhor este conceito, elaborei o esquema de transcrição permitida 

no 3º tempo.  

Figura 10. Esquema de Transcrição permitida no 3º tempo

 

Fonte: Elaborado pelo autor (2025). 

 

Neste ponto, torna-se relevante destacar que, apesar das exclusões estruturais 

que emergem da cadeia proposta, no quarto tempo — o momento de “retorno à 

liberdade” — qualquer símbolo pode reaparecer. Isso revela, de forma retroativa, que 

a chamada “lei da exclusão” não opera como uma interdição absoluta ou contínua, 

mas sim como uma memória local, limitada a um único passo anterior. 

Essa estrutura impõe uma lógica de alternância simbólica, ainda que todos os 

quatro símbolos sejam formalmente equipotentes e exista plena liberdade nos tempos 

extremos (1º e 4º). No entanto, no encadeamento imediato entre os elementos, 

surgem restrições que regulam suas sucessões. Lacan explicita essa alternância por 

meio das transições: 

 

α/δ → α/β e β/γ → γ/δ 

 

Esse funcionamento segmenta os quatro símbolos em dois blocos que se restringem 

mutuamente: 

 



57 

Bloco A [Ω]: α, β 

Bloco B [O]: γ, δ 

 

Lacan sintetiza essa dinâmica ao afirmar: 

 

[…] ao fixar o 1º e o 4º termos de uma série, haverá sempre uma 
letra cuja possibilidade estará excluída dos dois termos 
intermediários, e que há outras duas letras dentre as quais uma 
estará sempre excluída do primeiro, e a outra, do segundo desses 
termos intermediários. Essas letras distribuem-se em dois quadros, Ω 
e O (Lacan, 1998, p. 54). 
 

Um dado particularmente interessante que pode ser extraído dessa construção 

aparece em uma nota de rodapé em que Lacan observa: “Essas duas letras 

correspondem, respectivamente, à dextrogiria e à levogiria de uma representação em 

quadrante dos termos excluídos” (Lacan, 1998, p. 54). 

Com isso, ele indica que os dois blocos de transições simbólicas — α/β e γ/δ 

— definidos pela lei de exclusão atuante no terceiro tempo da cadeia, não apenas 

organizam as possibilidades combinatórias, mas configuram dois regimes distintos de 

orientação simbólica. Esses regimes podem ser pensados como vetores opostos de 

torção — dextrogiria (movimento para a direita) e levogiria (movimento para a 

esquerda) — dentro de uma topologia simbólica discreta. Em outras palavras, trata-

se de duas direções de curvatura na articulação significante, cujos sentidos 

espelhados expressam a estrutura de exclusão e retorno própria à cadeia simbólica. 

 

Bloco A [Ω]: A: {α, β} → Dextrogiria 

α: simetria com simetria 

β: simetria → dissimetria 

Tendência: do extremo em direção ao centro, mantendo identidade ou 

descendo, o que cria um movimento "centrípeto" ou orientado à direita, rumo 

ao campo intermediário. 

 

Bloco B [O]: {γ, δ} → Levogiria 

γ: dissimetria com dissimetria 



58 

δ:dissimetria→simetria 

Tendência: do centro em direção ao extremo, mantendo-se ou subindo, o que gera 

um movimento centrífugo ou orientado à esquerda, em direção à diferença ou ao outro 

polo. 

De forma a melhor conseguirmos visualizar a movimentação dentro de uma 

topologia discreta, elaborei a sequência dos elementos dentro de um plano cartesiano 

simbólico, de forma que teríamos os vetores distribuídos da seguinte forma:  

Figura 11. Quadrante Topológico com Giro Simbólico (Dextrogiria / Levogiria) 

 

Fonte: Elaborado pelo autor (2025). 

 

Para melhor visualizar as ações simbólicas de cada termo, podemos inscrever 

no quadrante da seguinte forma:  



59 

Figura 12. Quadrante Topológico com Ações Simbólicas

 

Fonte: Elaborado pelo autor (2025). 

Assim, a chamada lei da exclusão — segundo a qual, nas transições α/δ, 

apenas α ou β podem ocorrer (excluindo γ e δ), e nas transições β/γ, apenas γ ou δ 

são possíveis (excluindo α e β) — atua como uma curvatura interna da sintaxe, 

imprimindo à cadeia simbólica uma torção estrutural. Esse mecanismo força uma 

alternância entre blocos, estruturando o sistema segundo um movimento helicoidal: α 

→ β → γ → δ → α..., num ciclo contínuo que alterna ritmicamente polaridades e 

classes. 

Ao propor, na nota de rodapé, as noções de dextrogiria e levogiria para 

descrever esses movimentos de sucessão, Lacan não apenas aponta uma lógica 

formal de exclusão, mas transforma a leitura sequencial dos símbolos em um fluxo 

rotacional — conferindo à sintaxe um estatuto topológico e dinâmico, no qual a 

estrutura do significante se organiza como movimento, torção e retorno. 

Nesta direção, a cadeia significante que estrutura a dimensão simbólica 

obedece a um conjunto de lógicas que são referentes às operações possíveis de 

sentido, de forma que é compreensível as constantes referências a topologia como 



60 

campo de investigação das possibilidades lógicas da forma como esta cadeia está 

articulada. Essa dinâmica pode ser compreendida como o equivalente estrutural dos 

processos descritos por Jakobson e retomados por Lacan na conferência A instância 

da letra no inconsciente: de um lado, o deslizamento contínuo entre termos, que 

encontra na metonímia sua lógica própria, e de outro, os pontos de torção ou 

condensação, nos quais um significante substitui outro e instaura retroativamente um 

novo campo de sentido — operação própria da metáfora.8  

Mantendo como foco principal deste estudo a análise das influências 

surrealistas na obra lacaniana, pode-se tomar a lógica do significante como texto-base 

para compreender, na perspectiva de Lacan, como a linguagem engendra suas 

próprias leis, inclusive a partir da articulação de significantes arbitrários. É justamente 

nesse ponto que emerge um dos ensinamentos mais fecundos que Lacan extrai do 

Surrealismo. Ao comentar a relação entre poesia e metáfora, ele observa que: 

 

A poesia moderna e a escola surrealista nos fizeram dar um grande 
passo nesse sentido, ao demonstrar que qualquer conjunção de dois 
significantes seria equivalente para constituir uma metáfora, caso não 
se exigisse a condição da máxima disparidade entre as imagens 
significadas para a produção da centelha poética, ou, em outras 
palavras, para que tenha lugar a criação metafórica (Lacan, 1957 
[1998], p. 510). 
 

Desta forma, a apropriação lacaniana do simbólico deve muito à maneira como 

os surrealistas exploraram os limites da significação por meio da articulação arbitrária 

de significantes. Não se trata, no caso deles, de uma formulação ancorada em uma 

linguística específica, mas de um projeto estético voltado à produção artística sob o 

signo da “surrealidade”. Essa prática se manifesta, por exemplo, nos primeiros 

experimentos de escrita automática conduzidos por Breton, em que a produção 

contínua de um texto em fluxo de consciência abria caminho para novas significações; 

ou ainda nas obras de Dalí, nas quais dois elementos, metaforicamente tensionados 

 
8 Neste sentido talvez a anotações lacanianas possa oferecer um formalismo capaz de 
reinscrever as categorias retóricas na ordem do significante: a metonímia como o movimento 
helicoidal que sustenta o desejo na deriva significante, enquanto a metáfora emerge como 
efeito de torção que, no interior das restrições topológicas, cria a possibilidade de um salto de 
sentido. 

 
 



61 

um contra o outro, fazem emergir — pelo próprio movimento desse eixo simbólico — 

uma terceira construção.9 

 

Agora, avanço apenas cautelosamente em lugares pantanosos e 
observo as pontas aéreas se fundirem no momento dos céus. Trago 
minha própria fumaça, que tanto se assemelha à quimera dos outros. 
A avareza é um belo pecado coberto de algas e incrustações 
ensolaradas. Exceto pela audácia, somos iguais e não me considero 
muito grande. Tenho medo de descobrir em mim essas manobras 
senis que se confundem com as rosetas do ruído. Devo enfrentar o 
horror dos últimos quartos de hotel, participar de outras caçadas! E só 
então! Há muitos lugares em Paris, especialmente na Rive Gauche, e 
penso na pequena família do Papel da Armênia. Eles são acomodados 
com demasiada complacência, garanto-lhe, especialmente porque o 
pavilhão tem vista para um olho aberto e o Quai aux Fleurs está 
deserto à noite (Breton et Soupault, 1919, p.9, Tradução nossa10). 
 

3.3 Metáfora e Metonímia 

 

A leitura lacaniana do inconsciente freudiano não encontra em Saussure todas 

as ferramentas conceituais de que necessita. Conforme destacam Roudinesco e Plon 

(1998, p. 710), foi apenas em 1957, na conferência A instância da letra no 

inconsciente, que Lacan introduziu de maneira explícita as noções de metáfora e 

metonímia, articulando-as ao campo psicanalítico. Essas categorias lhe foram 

possibilitadas a partir de sua aproximação com a linguística de Roman Jakobson, 

particularmente por meio da coletânea Fundamentals of Language, publicada em 

parceria com Morris Halle em Haia, 1956. 

 
9 Convém mencionar o que Bonnet, (1988, p.128) comenta a respeito das consequência de 
tal execução de Breton e Soupault onde a partir da produção fervorosa da escrita automática, 
determinados fenômenos alucinatórios começam a surgir no agente, o que, em certo sentido 
abriria uma linha de investigação com tenuidade suficiente com a formalização lacaniana e 
sua metapsicologia  a respeito da estrutura linguística na qual estruturalmente se organizam 
fenômenos da linguagem e determinadas estruturas clínicas. 
 
10 Je n'avance plus qu'avec précautions dans des endroits marécageux, et je regarde les bouts 
aériens se souder au moment des ciels. J'avale ma propre fumée qui ressemble tant à la 
chimère d'autrui. L'avarice est un beau péché recouvert d'algues et d'incrustations soleilleuses. 
A l'audace près, nous sommes les mêmes et je ne me vois pas très grand. J'ai peur de 
découvrir en moi de ces manèges séniles que l'on confond avec les rosaces de bruit. Faut-il 
affronter l'horreur des dernières chambres d'hôtel, prendre part à d'autres chasses ! Et 
seulement alors ! Il y a beaucoup de places dans Paris, surtout sur la rive gauche, et je pense 
à la petite famille du papier d'Arménie. On l'héberge avec trop de complaisance, je vous 
assure, d'autant plus que le pavillon donne sur un œil ouvert et que le quai aux Fleurs est 
désert le soir. 



62 

Neste volume, um artigo de Jakobson — “Dois aspectos da linguagem e dois 

tipos de afasia” — revelou-se fundamental para Lacan, sendo posteriormente 

retomado nos Ensaios de linguística geral (1963). Nele, Jakobson descreve a estrutura 

bipolar da linguagem, que se manifesta em duas atividades simultâneas, ainda que 

não conscientes para o falante: de um lado, a seleção paradigmática, vinculada à 

similaridade entre termos, e de outro, a combinação sintagmática, que opera pela 

contiguidade entre elementos. A primeira aparece quando o sujeito escolhe uma 

palavra em detrimento de outra possível dentro do mesmo campo de significação; a 

segunda, quando articula palavras numa sequência que lhes confere continuidade. 

Jakobson chega a propor uma classificação das escolas literárias segundo sua 

forma predominante de textualização: o romantismo e o simbolismo seriam 

essencialmente metafóricos, enquanto o realismo tenderia a organizar-se 

metonimicamente (Fiorin, 2014, p.16). Segundo Roudinesco e Plon (1998, p. 710), 

Jakobson demonstra que as afasias produzem perturbações justamente nesses dois 

eixos: ora comprometem a seleção, ora a combinação. Para explicitar esse 

mecanismo, o autor recorre à antiga retórica e aproxima as operações de seleção à 

metáfora, e as de combinação à metonímia. Em casos de afasia, portanto, o sujeito 

pode ver-se privado de uma ou outra função: em certos quadros, a impossibilidade 

metafórica; em outros, a impossibilidade metonímica. 

Esses desenvolvimentos levaram Jakobson a destacar que os dois processos 

fundamentais da linguagem — metáfora e metonímia — encontram-se igualmente no 

funcionamento do sonho descrito por Freud. O simbolismo onírico, nesse sentido, 

relaciona-se ao eixo metafórico, enquanto os mecanismos de condensação e 

deslocamento se vinculam ao eixo metonímico. Como observa Fiorin (2014, p. 15), os 

processos metafóricos e metonímicos não se reduzem a simples figuras retóricas: eles 

constituem princípios gerais de organização de todos os processos simbólicos 

humanos, tanto sociais quanto individuais, estruturando o encadeamento dos 

discursos e das produções de sentido. 

Quando Lacan afirma que o inconsciente está estruturado como uma 

linguagem (Lacan, 1985, p. 139) ele se apoia em pressupostos da linguística para 

desenvolver sua investigação. Um dos referenciais centrais, além da teoria 

saussuriana do significante, é a teoria de Roman Jakobson. Esses processos, que 



63 

podem estruturar o encadeamento dos tópicos de um texto, não se limitam a figuras 

retóricas particulares, mas operam como mecanismos universais da linguagem e do 

pensamento. Esse enquadramento teórico teve grande repercussão na psicanálise, 

sobretudo em Lacan, que soube articular a metáfora e a metonímia não apenas como 

operações linguísticas, mas como processos estruturantes do inconsciente.  

Para ele, partindo da leitura jakobsoniana, a metáfora está vinculada ao 

mecanismo de substituição significante — fundamental para o recalque —, enquanto 

a metonímia se relaciona ao deslizamento da cadeia significante, sustentando a lógica 

do desejo. Ao retomar Jakobson, Lacan transforma categorias retóricas em chaves de 

leitura do próprio funcionamento inconsciente. 

Essa concepção também ilumina a forma como Lacan compreende o estilo, 

que não deve ser tomado como mero ornamento retórico, mas como efeito necessário 

da própria estrutura inconsciente. Em suas palavras: 

 

O estilo justo do relato da experiência não é a totalidade da teoria. Mas 
é o garante de que os enunciados segundo os quais ela opera 
preservem em si o distanciamento da enunciação em que se atualizam 
os efeitos de metáfora e de metonímia, ou seja, de acordo com nossas 
teses, os próprios mecanismos descritos por Freud como sendo os do 
inconsciente (Lacan, 1998, p. 848). 
 

Segundo Cassin, 2017 é possível compreender como Lacan desloca a retórica 

tradicional. Um dos frutos mais bem-acabados da retórica filosófica é a teoria dos 

lugares (topoi) e das figuras (tropoi, maneiras de falar), ou retórica restrita. Esses 

repertórios técnicos, de caráter espacial, foram tradicionalmente mobilizados nas artes 

da memória, indicando onde procurar e quais traçados utilizar. A sofística, no entanto, 

se caracterizou por escapar a essa espacialização. A invenção do verbo “gorgianizar”, 

atribuída por Filóstrato a Górgias, expressa esse movimento pela sonoridade e pela 

potência retórica de sua formação linguística, marcada pela musicalidade e pelo uso 

das figuras sonoras. É justamente nesse ponto que Aristóteles o acusa de cultivar “um 

estilo poético” (poietikê lexis), incapaz de distinguir o logos da poesia. Como observa 

Cassin (2017, p. 60), “o Elogio de Helena não se ouve bem senão em grego: iteração 

de aliterações, sucessão de sons para descrever a natureza do logos e testemunhar 

a sua dinastia”. 



64 

Se a retórica gorgiana privilegia a sonoridade e a música, nossos tropos usuais 

— metáfora e metonímia — tendem a ser tratados como figuras espaciais, formas de 

geometria panóptica: ora estabelecendo analogias de proporção (“a noite é a velhice 

do dia”), ora tomando a parte pelo todo (a vela pelo barco). Trata-se de uma 

concepção que vê o semelhante e busca descrever integralmente a cena do mundo. 

No entanto, o que Lacan faz dessas figuras excede a simples retórica clássica: ele as 

devolve à lógica do tempo e do significante, transformando-as em operadores 

estruturais do inconsciente (Cassin, 2017, p. 59). 

A metonímia, em particular, ocupa lugar central em Lacan leitor da 

Traumdeutung. Diferentemente da concepção tradicional que a relega a uma função 

secundária diante da inventividade da metáfora, Lacan a considera condição 

primordial do funcionamento inconsciente: “o sujeito não é nada além daquilo que 

desliza numa cadeia de significantes”. (Lacan, 1985, p. 55-56). Esse deslizamento 

constitui a própria temporalidade do discurso, sustentando a coordenação significante 

que torna possível a metáfora. Assim, como sublinha Lacan, “não haveria metáfora se 

não houvesse metonímia” (Cassin, 2017, p. 60). 

Desse modo, a metáfora institui uma compatibilidade predicativa por 

similaridade, restringindo a extensão semântica dos elementos em jogo e conferindo 

tonicidade ao sentido produzido. É justamente esse reforço de intensidade que lhe 

garante forte valor argumentativo, ao dar concretude a uma ideia abstrata (Fiorin, 

2014, p. 34). 

Dessa maneira, ao integrar Jakobson, a sofística gorgiana e a releitura 

lacaniana, percebe-se que metáfora e metonímia, longe de serem apenas recursos 

literários ou retóricos, tornam-se categorias decisivas para pensar tanto a estrutura do 

inconsciente quanto o próprio estilo lacaniano, como destaca Cassin: 

 

Lacan se apropria da metáfora e da metonímia, ou antes, da 
metonímia e da metáfora, a partir do significante, e não mais a partir 
do significado, de tal modo que ele os faz passar de uma retórica do 
espaço e do significado a uma retórica do tempo e do significante: eu 
diria que ele os devolve à logologia (Cassin, 2017, p.61). 
 

3.4 O acaso e o sentido 

 



65 

Como demonstrado no capítulo 2, Lacan compartilhava com diversos nomes 

do surrealismo uma proximidade intelectual significativa, o que permite afirmar que 

tanto a psicanálise lacaniana quanto o movimento surrealista francês estão inseridos 

em um mesmo contexto histórico, conforme observa Dunker: 

 

O desenvolvimento do surrealismo, enquanto movimento social e estético, e 
o ensino oral e escrito de Lacan são contemporâneos, de modo que se pode 
falar em programas de pesquisa homólogos e, de certa forma, concorrentes. 
O surrealismo, junto ao pensamento de Hegel, desempenha um papel 
formativo no período em que Lacan transita da psiquiatria para a psicanálise. 
Assim como a psicanálise não se reduz a um método de tratamento do 
sofrimento neurótico, o surrealismo não se limita a um movimento estético: 
ambos se engajam em uma busca na qual o Real constitui o ponto de 
chegada, e não o ponto de partida (Dunker, 2025, p. 121). 
 

Segundo Dunker (2025, p. 122), embora não constituam exatamente uma visão 

de mundo, a psicanálise e o surrealismo já podiam ser considerados, nos anos 1930, 

como movimentos sociais subversivos, revolucionários e vanguardistas. Ambos 

partilhavam a convicção de que uma nova forma de vida poderia emergir de uma 

reinvenção radical das formas de estar na linguagem, de conhecer, desejar e amar. 

Nesse sentido, o “olhar de Lacan” recorre tanto às artes quanto à ciência e à filosofia 

para localizar um ponto de vista de totalidade não-perdida, atribuindo à estética um 

novo significado: ela deixa de ser um conjunto de problemas ou perturbações técnicas 

e passa a constituir o campo no qual se pode pensar o conjunto da experiência, 

apontando para a dissolução.  

Em 1929, Lacan compôs um soneto que considerou suficientemente bem 

realizado — ou relevante — a ponto de republicá-lo e em 1933, um ano após a defesa 

de sua tese sobre a paranoia de autopunição, Lacan publicou um poema na revista 

surrealista Le Phare de Neuilly, dirigida por Lise Deharme. (Allaigre-Duny, 2002, p.2) 

 Nessa segunda versão do soneto, o título em grego Πάντα ῥεῖ foi substituído 

pelo latim Hiatus irrationaux, possivelmente em homenagem a Alexandre Koyré e à 

expressão de Heráclito sobre o fluxo universal (Dunker, 2025, p.123), junto a 

publicação de 1933, na revista Le Phare de Neuilly, havia uma fotografia de Brassaï, 

chamada Lumière de nuit, tanto a carta a Alquié, a publicação na revista La Phare de 

Neuilly e a fotografia de Brassï estão nos anexos do presente trabalho.  

 



66 

Versão de 1929  

Panta rhei (Πάντα ῥεῖ) 

Choses, que coule en vous la sueur ou la sève, 

Formes, que vous naissiez de la forge ou du 
sang, 

Votre torrent n'est pas plus dense que mon rêve, 

Et si je ne vous bats d'un désir incessant, 

 

Je traverse votre eau, je tombe vers la grève 

Où m'attire le poids de mon démon pensant; 

Seul il heurte au sol dur sur quoi l'être s'élève, 

Le mal aveugle et sourd, le dieu privé de sens. 

 

Mais, sitôt que tout verbe a péri dans ma gorge, 

Choses qui jaillissez du sang ou de la forge, 

Nature_, je me perds au flux d'un élément: 

 

Celui qui couve en moi, le même vous soulève, 

Formes, que coule en vous la sueur ou la sève, 

C'est le feu qui me fait votre inmortal amant. 

 

Melancholiae Tibi Bellae 

Hardelot, 6 août 29 

Jacques Lacan 

Versão de 1933 

Hiatus Irrationalis 

Choses, que coule en vous la sueur ou la sève, 

Formes, que vous naissiez de la forge ou du 
sang, 

Votre torrent n’est pas plus dense que mon rêve; 

Et si je ne vous bats d’un désir incessant, 

 

Je traverse votre eau, je tombe vers la grève 

Où m’attire le poids de mon dèmon pensant; 

Seul il heurte au sol dur sur quoi l’être s’élève, 

Le mal aveugle et sourd, le dieu privé de sens. 

 

Mais, sitôt que tout verbe a pèri dans ma gorge, 

Choses que vous naissiez du sang ou de la forge, 

Nature, _je me perds au flux d’un élément: 

 

Celui qui couve en moi, le même vous soulève 

Formes, que coule en vous la sueur ou la sève, 

C’est le feu qui me fait votre inmortal amant. 

 

H.-P., août 1929 

Jacques Lacan 

 

Fonte: Poemas nas versões de 1929 e 1933 (Allaigre-Duny, 2002, p.2) 

O poema se abre a partir da oposição entre “coisas” e “formas”, duas 

materialidades distintas que, no entanto, se articulam a uma terceira dimensão: o 

desejo e o sonho. Esses elementos compartilham do mesmo fluxo vital — o sangue e 



67 

a seiva — que, em sua continuidade, expressam a ideia de transformação constante, 

em que nada permanece fixo (Dunker, 2025). 

Na segunda estrofe, a noção de fluxo permanece central, mas adquire uma 

nova tensão ao ser contraposta à queda do sujeito e à ascensão do ser. Nesse 

movimento aparece a figura paradoxal de um “demônio pensante” e de um “deus 

privado de sentido”, imagens que aproximam o humano do divino ao mesmo tempo 

em que sublinham sua finitude. Segundo Dunker (2025), a supressão, em versões 

posteriores, de alguns desses versos não elimina a problemática da transcendência, 

mas desloca o foco para uma reflexão sobre a humanização do divino e suas 

implicações teológicas. 

A terceira estrofe desloca o eixo para a limitação da linguagem. A 

impossibilidade de sustentar o verbo revela que o fluxo não conduz apenas à solidão, 

mas à experiência de resistência e de singularidade de cada sujeito. Nesse ponto, 

Dunker (2025) interpreta que o Real se apresenta como dimensão ontológica, aquilo 

que se impõe apesar da falha da palavra. 

Por fim, a última estrofe reúne forma, matéria, desejo e amor imortal sob a 

imagem do fogo. Esse elemento funciona como princípio de transformação, 

integrando opostos e unindo sonho, desejo e fluxo vital. Para Dunker (2025), o poema 

de juventude já antecipa aquilo que Lacan desenvolveria mais tarde como o conceito 

do Real, num ponto de intersecção entre surrealismo, mística e uma estética do 

movimento contínuo. 

A publicação do soneto de Lacan em 1933 trouxe consigo uma série de 

modificações relevantes, tanto no paratexto quanto na estrutura interna do poema. O 

local de escrita, por exemplo, aparece no manuscrito de 1929 como “Hardelot”, mas 

na versão impressa foi reduzido às iniciais “H.P.”. Essa abreviação, como nota Annick 

Allaigre-Duny (2002, p. 4), pode “sugerir ambiguidades, que vão desde a sigla de 

Hardelot-Plage até possíveis alusões ao hospital psiquiátrico ou mesmo a horse 

power”, termo que, na época, era corrente e carregava também conotações eróticas. 

Além disso, a datação torna-se menos detalhada, desaparecendo a menção ao dia, 

ainda que se mantenham o mês e o ano (agosto de 1929). Essa distância temporal 

entre a redação e a publicação demarca o intervalo em que se situam a elaboração e 

a defesa da tese de doutoramento de Lacan, em 1932, o que abre a possibilidade de 



68 

interpretar a revisão do poema como atravessada por esse momento decisivo de sua 

formação intelectual. 

Outro ponto essencial é a alteração do título. O manuscrito trazia Panta rhei, 

referência heracliteana que evoca a ideia de continuidade e transformação incessante 

da realidade. Já em 1933, o título é substituído por Hiatus irrationalis, termo que Lacan 

retira de Alexandre Koyré. Essa mudança, segundo Allaigre-Duny (2002, p. 4), “faz 

com que o poema se feche sobre o universo filosófico de Jacob Böhme, reinterpretado 

por Koyré, ao invés de manter o horizonte mais amplo sugerido pela evocação de 

Heráclito”. Assim, a primeira versão destacava o movimento do fluxo entre água e 

fogo, enquanto a segunda enfatiza a falha, a ruptura, e o papel do sujeito falante na 

interpretação da natureza. Nesse deslocamento, torna-se visível a influência da 

filosofia mística e da mediação da linguagem como recurso para pensar a experiência 

do real. 

As transformações não se limitam ao título ou às indicações externas. No corpo 

do poema, a substituição do verbo jaillir (“jorrar”), que remetia diretamente ao 

elemento líquido, pelo verbo naître (“nascer”), introduz uma inflexão significativa. Essa 

escolha reduz o peso do campo semântico da água e reforça a dimensão especular, 

mais próxima das tensões formais do texto. Paralelamente, ajustes na pontuação — 

como a troca de vírgulas por ponto e vírgula, e destes por ponto final — conferem 

maior clareza sintática e alteram o ritmo do soneto, que passa de duas longas frases 

a três períodos simetricamente distribuídos, cada qual correspondente ao jogo de 

rimas. 

Também merece atenção a reescrita do verso 8, que na segunda versão adota 

uma construção preposicional. Essa alteração ajuda a esclarecer que não é o ser em 

ascensão quem é identificado ao mal ou ao deus desprovido de sentido, mas sim o 

“chão duro sobre o qual o ser se ergue”. Com isso, Lacan elimina uma ambiguidade 

interpretativa, aproximando o texto da sua preocupação em marcar mais nitidamente 

os contrastes. 

A fotografia de Brassaï, na qual a chama de uma vela vista de cima aparece 

como uma metáfora visual do poema: da esfera de cera irrompe um pavio escuro, 

enquanto a chama se eleva em direção ao alto. Esse paratexto imagético 



69 

complementa a reinterpretação do soneto, sublinhando a centralidade do fogo como 

princípio de transformação e de amor imortal. 

Heráclito surge como eixo fundamental para compreender a inscrição do 

poema em uma revista surrealista, ainda que sua estrutura formal se apresente dentro 

de moldes clássicos. Em seu manifesto O que é o Surrealismo? (1934), André Breton 

já o nomeava como o mais antigo precursor do movimento, afirmando: “Heráclito é 

surrealista na dialética”. Conhecido pelo epíteto de “o obscuro”, o filósofo foi associado 

tanto ao caráter enigmático de sua escrita quanto à tese de que a verdade se faz na 

contraposição dos opostos. Essa homenagem dos surrealistas a Heráclito permite 

entender sua valorização do encontro de elementos heterogêneos, no qual a produção 

metafórica instaura imagens que emergem da tensão entre realidades distintas, 

provocando metamorfoses e deslocamentos de sentido (Dunker, 2025). 

Esse interesse, entretanto, não se restringe ao Lacan dos anos 1930. Em 1956, 

ele traduziu o texto heideggeriano Logos, dedicado ao pensamento de Heráclito. Ali 

se percebe que o pré-socrático articula duas proposições aparentemente 

inconciliáveis: de um lado, a ideia de que tudo está em transformação; de outro, a de 

que há apenas um mundo único e coeso. Heidegger propõe que ambas sejam 

simultaneamente verdadeiras, deslocando a dificuldade para nossa concepção 

intuitiva de tempo. O essencial, nesse ponto, não é a oposição lógica entre teses, mas 

o efeito do encontro inesperado que elas produzem no campo da experiência. Não por 

acaso, noções como ato, achado e encontro se tornam decisivas para o surrealismo 

e, em paralelo, para a psicanálise (Dunker, 2025). 

Esse mesmo princípio encontra-se condensado na célebre definição de 

Lautréamont, para quem a beleza é “o encontro fortuito sobre uma mesa de 

dissecação de uma máquina de costura e um guarda-chuva”. Três imagens se 

combinam nesse exemplo, oferecendo metáforas poderosas para pensar a 

linguagem: a morte (a escrita como exercício de elaboração da finitude), a máquina 

de costura (o texto entendido como tecido) e o guarda-chuva (o signo do abrigo ou da 

universalidade). Tais imagens dialogam com a articulação entre corpo, linguagem e 

sujeito, elementos centrais à psicanálise. O choque surrealista que daí advém decorre 

da descontinuidade entre essas esferas, mas é justamente a metáfora que reinscreve 

tal fragmentação numa unidade criativa de significação. 



70 

Dunker (2025) mostra que, a partir dessa lógica, o surrealismo eleva o acaso 

objetivo à condição de método. A multiplicação de vozes, a distorção figurativa, a 

contingência do real e a duplicação de imagens funcionam como procedimentos 

capazes de transformar encontros aleatórios em revelações poéticas. Objetos triviais 

passam a ser tratados como epifanias, dotados de uma dimensão reveladora que 

rompe com a coerência da realidade imediata. Esses objetos não podem ser 

controlados ou domesticados em laboratórios; dependem de condições específicas — 

hibridização da linguagem, recombinação de imagens, perturbações da economia 

libidinal — para se apresentarem como tais. Daí a importância de práticas como a 

colagem de fragmentos de jornais ou a escrita automática, nas quais novas relações 

entre palavra e imagem vêm à tona. 

O objet trouvé, nesse horizonte, aproxima-se do conceito lacaniano de objeto 

a, pois ambos marcam uma articulação instável entre Real, Simbólico e Imaginário. O 

encontro fortuito pode, então, ser relido como metáfora da contingência (Mallarmé), 

da duplicação (Rimbaud), da figuração (Apollinaire) e da fragmentação (Lautréamont). 

Trata-se, em última análise, de extrair um objeto da realidade e devolvê-lo 

transformado em efeito de surrealidade, neste sentindo, conclui Dunker: 

 

Ao contrário da ciência, que se ocupa de descrições dos objetos da 
realidade, valendo-se de uma linguagem fortemente convencional e 
codificada, os surrealistas procuram procedimentos para transformar 
a realidade através do efeito da sobrerrealidade. Daí a natureza 
estética, científica e ético-política de seu programa (Dunker, 2025, 
p.128). 

 

Um dos exemplos da lógica do objeto achado (objet trouvé) pode ser visto na 

obra Telefone-Lagosta (Lobster Telephone), criada por Salvador Dalí em 1936 para o 

poeta inglês Edward James. A peça combina um telefone funcional com uma lagosta 

moldada em gesso, resultando em um objeto híbrido de caráter simultaneamente 

lúdico e inquietante. Dalí, em sua Vida secreta (1942), provoca o leitor ao perguntar 

por que nunca lhe serviram um telefone cozido quando solicitava uma lagosta 

grelhada em um restaurante – uma formulação que ironiza justamente o encontro 

fortuito e a inversão de expectativas que constituem a lógica do surrealismo. 

Essa criação condensa de forma paradigmática a potência da justaposição de 

elementos díspares. O telefone e a lagosta, que nada possuem em comum em sua 



71 

função ordinária, são reunidos de modo a evocar associações sexuais, tanto eróticas 

quanto ameaçadoras, exploradas em outras obras de Dalí da mesma época. Aqui, o 

inesperado choque entre objetos cotidianos distintos faz emergir novas camadas de 

sentido, revelando os desejos ocultos do inconsciente. 

O Telefone-Lagosta exemplifica, assim, aquilo que Dunker (2025) associa tanto 

ao surrealismo quanto à psicanálise: a experiência de encontro entre materialidades 

heterogêneas – linguagem, corpo e sujeito – que, embora fragmentadas, podem ser 

articuladas poeticamente em uma nova unidade de significação. Tal como no caso 

das imagens de Lautréamont, a beleza do surrealismo não está na harmonia, mas na 

força de choque produzida pela colisão entre registros díspares, capaz de abrir espaço 

para a emergência do novo. 

 

Figura 13. Aphrodisiac Telephone, Salvador Dali, 1936

 

Fonte: Fonte: © Fundació Gala-Salvador Dalí  



72 

Figura 14. Capa da revista Le Phare de Neuilly, nº 3-4

 

Fonte: Bibliothèque Kandinsky, Centre de recherche du Musée national d'art 

moderne  



73 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 O presente trabalho, concebido como um projeto exploratório sobre a influência 

do Surrealismo no estilo lacaniano, partiu de uma impressão central acerca de sua 

forma de estruturação: a dificuldade que sua obra apresenta não apenas para os 

leitores, mas também para alguns ouvintes de seus seminários. Considerando que os 

seminários preservavam um caráter de oralidade e, por natureza, uma dimensão 

performativa, a predominância dos textos escritos pode atestar, com ainda mais 

nitidez, aquilo que já era percebido na fala. Ler Lacan a partir dessa experiência de 

dificuldade – quase como um exercício de análise da transferência do leitor para com 

o texto – colocou a possibilidade de identificar no Surrealismo uma estética capaz de 

representar seu estilo. Não se trata necessariamente da forma em si, mas do método 

pelo qual se constrói o sentido de um conceito, a partir do próprio método de 

exposição. 

Esse “falar no fio da fala”, em que se conjugam simultaneamente elucidação e 

exemplificação, projeta para o campo da investigação psicanalítica um 

desdobramento a respeito da própria linguagem, conferindo ao texto lacaniano um 

tom poético constante. Como afirma Bowie (1987/1988): 

 

A dívida de Lacan com relação à literatura e o estatuto muito 
conscientemente ‘escrito’ de seus textos são evidentes mesmo para o 
leitor apressado. Seus admiradores e seus detratores dão um lugar 
maior à sua escrita e à notável abundância dos jogos de palavras e 
paradoxos em suas avaliações a favor e contra sua obra. Mesmo se tal 
insistência conduz a erros múltiplos e distorções da visão de conjunto, 
não é difícil admitir que ‘simples’ questões de estilo ganharam uma 
importância não habitual para uma teoria da mente. Pois a literatura não 
apenas admite mais facilmente suas origens inconscientes que outros 
tipos de linguagem, mas se regozija da superabundância de sentido que 
ela faz nascer e, portanto, propõe assim ao psicanalista um modelo 
utilizável do inconsciente considerado como uma cadeia significante 
que se multiplica por si mesma ao infinito. A poesia desempenha um 
papel exemplar a esse respeito (Bowie, 1987/1988, p. 166-7).   

  

Compreender o estilo lacaniano à luz das vanguardas artísticas, portanto, abre 

uma via alternativa para interpretar sua obra, destacando-lhe o caráter 

deliberadamente poético. Lacan não apenas teoriza, mas encena performaticamente 



74 

sua própria teoria, à semelhança do poeta que, por meio do caligrama, funde forma e 

conteúdo, produzindo um terceiro elemento. 

O caligrama consiste em um poema cuja organização gráfica no espaço da 

página compõe uma imagem alusiva ao tema abordado. Nessa modalidade poética, 

literatura e artes visuais se interpenetram: a disposição visual não é mero ornamento, 

mas parte constitutiva da obra, intensificando e reconfigurando o sentido do texto. 

Trata-se de uma escrita que, ao ser ordenada espacialmente, gera simultaneamente 

o traço figurativo que representa. Guillaume Apollinaire, precursor do Surrealismo – e 

frequentemente apontado como o primeiro a empregar esse termo – desenvolveu, ao 

longo de sua trajetória, caligramas paradigmáticos dessa fusão entre palavra e 

imagem. 

Esse paralelo permite refletir que a maneira como Lacan transmite a psicanálise 

e elabora certos conceitos do registro simbólico pode ser aproximada de 

procedimentos próprios da poesia contemporânea a ele. Alguns desses 

procedimentos guardam correspondência mais direta com os métodos de Breton e 

Dalí – como a escrita automática e a crítica paranoica – enquanto modos de produção 

de linguagem e tensionamento entre significantes heterogêneos. Outros remetem a 

predecessores, como Apollinaire, que, por meio da escrita, construía uma imagem-

palavra. Pensado no interior da teoria lacaniana, esse recurso pode iluminar a relação 

entre simbólico, imaginário e real – à maneira de um poema (simbólico) que configura 

visualmente (imaginário) a experiência com Louise de Coligny-Châtillon (real). Nesse 

jogo de registros, aquilo que parece ocupar o ponto de amarração, o centro do nó, é 

justamente o estilo do poeta. 

 

 

 



75 

Figura 15. Caligrama de Apollinaire sobre para Louise 11 

 

Fonte: Apollinaire, Lettres a Lou, p. 81  

 

 

 

 
11 Reconnais-toi Cette adorable personne c'est toi Sous le grand chapeau canotier Oeil Nez 
La Bouche Voici l'ovale de ta figure Ton cou exquis Voici enfin l'imparfaite image de ton buste 
adoré vu comme à travers un nuage Un peu plus bas c'est ton coeur qui bat/ Reconhece-te 
Esta adorável pessoa és tu Sob o grande chapéu de palha Olho Nariz A Boca Eis o oval do 
teu rosto Teu pescoço requintado Eis enfim a imagem imperfeita do teu busto adorado visto 
como através de uma nuvem Um pouco mais abaixo é o teu coração que bate 



76 

Figura 16. Caligrama da Torre Eiffel12 

13 

Fonte: Apollinaire, Calligrammes, , poèmes de la paix et de la guerre p. 75 

 

A luz dessas reflexões, este estudo evidencia que investigar o Surrealismo no 

estilo e na teoria lacaniana não revela apenas um traço estilístico, mas oferece 

também uma chave interpretativa para a transmissão da psicanálise proposta por 

Lacan. Mostrou-se, assim, que sua produção não pode ser lida apenas pelo prisma 

técnico, mas também pelo estético, em um diálogo constante com procedimentos 

vanguardistas que vão de Apollinaire a Breton e Dalí. Essa aproximação, ainda inicial, 

demonstra a fecundidade de pensar a teoria lacaniana a partir de suas referências 

artísticas e estilísticas, articulada diretamente com sua elaboração a respeito da teoria 

 
12 Salut monde dont je suis la langue éloquente que sa bouche O Paris tire et tirera toujours 
aux Allemands./ Saúdo o mundo, do qual sou a língua eloquente que a sua boca, ó Paris, atira 
e atirará sempre aos alemães.  
13Durante a Primeira Guerra Mundial, a torre foi usada como um posto de rádio para 
interceptar mensagens inimigas. O poeta a transforma na "boca" de Paris, uma "língua 
eloquente" que "atira" contra o inimigo alemão. 



77 

do significante, apontando para a necessidade de investigações mais amplas e 

sistemáticas sobre essas influências em toda a sua obra. 

Pesquisas futuras poderão aprofundar o exame das fontes literárias, filosóficas 

e artísticas que atravessam os textos de Lacan, bem como explorar de que maneira a 

dimensão performática de seu discurso se articula à elaboração conceitual. 

Compreender a estética de Lacan – tanto em seu estilo quanto em sua teoria – não 

se mostra, portanto, um exercício periférico, mas um caminho promissor para iluminar 

aspectos centrais de sua contribuição à psicanálise. Assim, esta dissertação se 

encerra assumindo seu caráter de ponto de partida e não de chegada, sugerindo que 

novos estudos exploratórios, mais abrangentes e interdisciplinares, são 

indispensáveis para consolidar e expandir a análise aqui empreendida. 

 

 

  

  

  

  

 

.  

 

 

  



78 

REFERÊNCIAS  

ALLAIGRE, A. À propos du sonnet de Lacan. L’Unebévue, n. 17, 2001. 
 
ALQUIÉ, F. Philosophie du surréalisme. Paris: Flammarion Éditeur, 1955. 
 
APOLLINAIRE, G. Lettres à Lou (1914-1916). Paris: Gallimard, 1990. 
 
APOLLINAIRE, G. Poèmes: Guerre et Paix. Paris: Gallimard, 1917. 
 
ASSOCIATION ATELIER ANDRÉ BRETON. Le Surréalisme au service de la 
Révolution, n. 1, jul. 1930. Disponível em: 
https://www.andrebreton.fr/fr/work/56600100720921 . Acesso em: 13 out. 2024. 
 
BEIVIDAS, W. O estilo em Lacan e a estilística pós-lacaniana. Psicologia & 
Psicanálise, n. 6, p. 33-48, 1995. 
 
BEIVIDAS, W. Inconsciente et Verbum: psicanálise, semiótica, ciência, estrutura. 
2023. Tese (Livre-Docência) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2023. 
 
BIBLIOTHÈQUE KANDINSKY. Centre de recherche du Musée national d'art 
moderne. Disponível em: 
https://bibliothequekandinsky.centrepompidou.fr/opac?id=7afc2d29-7957-42a7-845d-
9fe7e9324adf . Acesso em: 13 out. 2024. 
 
BLANCO, M. Questions de style à propos du « Góngora de la psychanalyse ». 
Savoirs et Clinique, v. 16, n. 2, p. 81, 2012. 
 
BONNET, M. André Breton: naissance de l’aventure surreliste. Paris: Libraire José 
Corti, 1988. 
 
BRETON, A. Conversations: the autobiography of surrealism. Entrevistador: A. 
Parinaud. New York: Paragon House, 1993. 
 
BRETON, A. Manifesto do surrealismo. Tradução de S. Viana. São Paulo: 
Brasiliense, 2001. (Obra original publicada em 1924). 
 
BRETON, A.; SOUPAULT, P. Les Champs magnétiques. Paris: Au sans pareil, 
1920. 
 
CARDINALI, R. F. O surrealismo na formação do conceito de real em Lacan. 
Dissertação (Mestrado em Psicologia Clínica) – Instituto de Psicologia, Universidade 
de São Paulo, São Paulo, 2019. 
 
CARRÉ, I. Le vocabulaire français: mots dérivés du latin et du grec. Paris: Armand 
Colin & G. Éditeurs, 1900. 
 



79 

CASSIN, B. Jacques, o Sofista: Lacan, logos e psicanálise. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2017. 
 
CHOMSKY, N. Fala em Veterans Unplugged. [S. l.: s. n.], 1 out. 2012. Podcast. 
 
COMPAGNON, A. O demônio da teoria: literatura e senso comum. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 1999. 
 
DALÍ, S. Hidden faces. Tradução de H. Chevalier. New York: Morrow, 1974. 
 
DALÍ, S. Interprétation paranoïaque-critique de l’image obsédante “L’Angélus” 
de Millet. Minotaure, n. 1, 1933. 
 
DAWKINS, R. Postmodernism disrobed. Nature, v. 394, n. 6690, p. 141–143, 
1998. 
 
DUNKER, C. O estilo de Lacan. Rio de Janeiro: Zahar, 2025. 
 
DUTRA, F. et al. El estilo de Jacques Lacan. Buenos Aires: Arrebol Editorial, 2021. 
 
EIDELSZTEIN, A. O grafo do desejo. São Paulo: Toro Editora, 2017. 
 
FINK, B. Lacan to the letter: reading Écrits closely. Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 2004. 
 
FONTES, F. F. O estilo lacaniano e a polissemia dos conceitos. Fractal: Revista 
de Psicologia, v. 27, n. 3, p. 324-329, 2015. 
 
FUNDACIÓ GALA-SALVADOR DALÍ. Catálogo raisonné de pinturas. Disponível 
em: https://catalogues.salvador-dali.org/catalogues/en/catalogue-raisonne-paintings/ 
Acesso em: 13 out. 2024. 
 
GASCUEL, N. The style of the worst: Lacan and Mallarmé. Essaim, v. 16, n. 1, p. 
111-128, 2006. 
 
GLYNOS, J.; STAVRAKAKIS, Y. Posturas e imposturas: o estilo de Lacan e sua 
utilização da matemática. Ágora, v. 4, n. 2, p. 111-130, 2001. 
 
GUGGENHEIM MUSEUM. Minotaure, n. 1, 1933. Direção de A. Skira. Disponível 
em: https://www.guggenheim.org/articles/findings/minotaure-surrealist-magazine-
1930s Acesso em: 13 out. 2024. 
 
IANNINI, G. Estilo e verdade em Jacques Lacan. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. 
 
ISHERWOOD, S. When Dalí met Freud. Freud Museum London, 4 fev. 2019. 
Disponível em: https://www.freud.org.uk/2019/02/04/when-dali-met-freud/ . Acesso 
em: 15 set. 2025. 
 



80 

JONES, E. Sigmund Freud: life and work. Edição abreviada. Harmondsworth: 
Pelican Books, 1964. 
 
LACAN, J. Dialogue avec les philosophes français. Ornicar?, n. 32, p. 7–22, 
1985a. 
 
LACAN, J. Escritos. Tradução de V. Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 
1998. 
 
LACAN, J. Função e campo da fala e da linguagem em psicanálise. In: ______. 
Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 1998. (Texto original de 1953). 
 
LACAN, J. Lettre à F. Alquié. Bibliothèque Lacan, École Lacanienne de 
Psychanalyse, 4 jun. 1928. 
 
LACAN, J. Meu ensino. Tradução de V. Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 
2006. 
 
LACAN, J. O seminário, livro 18: de um discurso que não fosse semblante (1971). 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2009. 
 
LACAN, J. O seminário, livro 2: o eu na teoria de Freud e na técnica da psicanálise 
(1954-1955). Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1985. 
 
LACAN, J. O seminário, livro 3: as psicoses (1955-1956). 2. ed. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1985b. 
 
LACAN, J. O seminário, livro 9: a identificação (1961-1962). Recife: Centro de 
Estudos Freudianos do Recife, 2003. 
 
LACAN, J. O seminário, livro 20: mais, ainda (1972-1973). 2. ed. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 2008. 
 
LACAN, J. Subversão do sujeito e a dialética do desejo no inconsciente 
freudiano. In: ______. Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 1998. (Texto original de 
1960). 
 
LIMEIRA, C. de S. Psicanálise e surrealismo: uma análise lacaniana do método 
paranóico-crítico de Salvador Dalí. 2010. Monografia (Graduação) – Universidade 
Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2010. 
 
MEHLMAN, J. The paranoid style in French prose: Lacan with Léon Bloy. Oxford 
Literary Review, v. 12, n. 1, p. 26-58, 1990. 
 
MILLER, J.-A.; ALBERTI, C. Lacan redivivus. Rio de Janeiro: Zahar Editora, 2023. 
 
MOSCHEN, S. Z.; VIOLA, C. G. O ensino de Lacan: estilo, cultura e lógica. 
Currículo sem Fronteiras, v. 16, n. 2, p. 339-363, 2016. 



81 

 
MUSÉE D’ORSAY. L'Angélus, de Jean-François Millet. Disponível em: 
https://www.musee-orsay.fr/en/artworks/langelus-345. Acesso em: 13 out. 2024. 
 
PORGE, É. Lire, écrire, publier: le style de Lacan. Essaim, n. 7, p. 5-38, 2001. 
 
PORTILHO, J. L. Lacan e o surrealismo: inspirações para um conceito de objeto. 
2019. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. 
 
PORTO, M. M.; VIEIRA, M. A. Do homem ao objeto: um percurso pela noção de 
estilo em Jacques Lacan. Analytica, v. 8, n. 15, p. 1-25, 2019. 
 
REY, P. Uma temporada com Lacan. Tradução de M. da Costa. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2010. (Obra original publicada em 1989). 
 
ROUDINESCO, E. História da psicanálise na França: a batalha dos cem anos. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1986a. v. 1: 1885–1939. 
 
ROUDINESCO, E. História da psicanálise na França: a batalha dos cem anos. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1986b. v. 2: 1925–1985. 
 
ROUDINESCO, E. Jacques Lacan: esboço de uma vida, história de um sistema de 
pensamento. São Paulo: Companhia das Letras, 1994. 
 
SAFATLE, V. Introdução a Jacques Lacan. Belo Horizonte: Autêntica, 2017. 
 
SANTOS, H. L. L. dos. A noção de estilo em Lacan. 2015. Dissertação (Mestrado) 
– Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. 
 
SANTOS, L. G. dos. Surrealismo e psicanálise: o inconsciente e a paranoia. 
ArteFilosofia, Dossiê Arte e Psicanálise, v. 12, n. 23, p. 178-191, 2017. 
 
SANTOS, M. P.; VIEIRA, M. A. Do homem ao objeto: um percurso pela noção de 
estilo em Jacques Lacan. Analytica, v. 8, n. 15, 2019. 
 
SASS, L. A. Lacan: the mind of the modernist. Continental Philosophy Review, v. 48, 
n. 4, p. 409-443, 2015. 
 
SCHNEIDERMAN, S. Jacques Lacan: a morte de um herói intelectual. Tradução de 
M. A. de Araújo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1985. (Obra original publicada 
em 1983). 
 
SIMANKE, R. A ficção como teoria: revisitando as relações de Lacan com o 
surrealismo. Estudos Lacanianos, v. 1, p. 275–294, 2008. 
 
SIMANKE, R. Metapsicologia lacaniana: os anos de formação. São Paulo: 
Discurso Editorial; Curitiba: Editora UFPR, 2002. 
 



82 

SOKAL, A.; BRICMONT, J. Impostures intellectuelles. Paris: Odile Jacob, 1997. 
 
SOKAL, A. D. Transgressing the boundaries: towards a transformative 
hermeneutics of quantum gravity. Social Text, n. 46/47, p. 217–252, 1995. 
 
STANTON, M. Outside the dream: Lacan and French styles of psychoanalysis. 
London: Routledge, 2016. 
 
TARDITS, A. La mélancolie du hiatus, un sonnet inaugural de Lacan. Le Genre 
humain, Paris, n. 48, p. 159-182, 2009. 
 
ŽIŽEK, S. Como ler Lacan. Rio de Janeiro: Zahar, 2010. 
 
ŽIŽEK, S. Some bewildered clarifications: a response to Noam Chomsky. Verso 
Books, 2013. 
  



83 

ANEXOS 

Anexo A  

A Espectralidade do Desejo em Contexto de Dissolução Nomádica da 

Subjetividade Reticular 

É à sombra da ausência que o sujeito pós-traumático se encontra diante da 

latência líquida do Outro, cujo nome já não é significante, mas ruído de superfície em 

uma topologia rizomática de espelhos partidos. A noção de inconsciente, neste 

cenário oblíquo, deixa de ser um continente freudiano para tornar-se um glitch 

lacaniano: dissonante, hipersticioso, oblíquo ao Real que já não retorna — apenas 

deriva. Na intersecção do gozo com a hipermodulação simbólica da carne sem órgãos, 

o sujeito é atravessado por vetores de enunciação fragmentária que performam o 

próprio colapso do simbólico em prol de um imaginário pixelado, simultaneamente 

obsceno e inoperante. Assim, o Édipo não morre — ele se desmembra em memes 

epistemológicos. 

Lacan já anunciava, entre linhas (ou entre lapsos), que “não há relação sexual” 

é apenas a face visível de um buraco negro semântico onde o desejo colapsa sob o 

peso de sua própria hiperinterpretação. É o “objeto a”, agora, que se transmuta em 

“objeto a”, reterritorializado nas redes sociais da pulsão — um eco binário do que 

jamais foi dito, mas que insiste em significar. 

O sintoma, portanto, já não é mensagem cifrada, mas algoritmo defeituoso, 

recorrente, quase poético, na sua tautologia significante. O sujeito fala, mas a 

linguagem já o esqueceu. Ele sonha, mas o sonho já foi monetizado. 

Nesse cenário, o analista não interpreta: ele sintoniza, flutua, vibra em baixa 

frequência no delírio do analisante que já não demanda, mas compartilha. A escuta 

se torna scrolling infinito. O silêncio, um lag existencial. 

 

 

 

 



84 

Anexo B 

Carta de Jacques Lacan a Ferdinand Alquié, 1929 

 

 Carta inédita endereçada à rue du Dahomey nº 5, Paris 

 Coleção particular 

Paris 

Quarta-feira, 16.X.29 

 

Você partiu, Alquié, você quer voltar. Sob que pressão, sob qual precipitação 

você tomou essa decisão, que talvez não seja ruim, mas da qual você se arrepende? 

Como eu senti sua falta na sexta-feira, há quinze dias? O que quis não vou me alongar, 

para lhe fazer apenas esta: o que podemos fazer por você? Qual resultado está, 

administrativamente, dentro dos limites do possível, quero dizer, do demandável. 

Diga-me: agirei o quanto eu puder. Acima de tudo, farei agir. Você sente isto, 

Alquié? Alguma coisa está no fundo de nós, algo que, conosco, mas quase a nosso 

despeito, cresce e amadurece, vive de nós, mas nos faz triunfar muitas vezes sobre a 

morte. 

Quase a nosso despeito, disse eu, isso deve chegar a amadurecer. Pois, de 

todo modo, não somos livres para apressar sua chegada, para orientar sua forma — 

ao menos sem danos. 

Nossos esforços, nosso trabalho cotidiano certamente nutrem esse “gênio” — 

pelo menos é nisso que queremos acreditar. Mas é menos pelo conteúdo e pelo objeto 

desses esforços que, na medida em que tonificam, exaltam e exercitam toda a nossa 

pessoa. Sentimos bem que tudo isso só faz despertar alguma coisa de inato em nós, 

que, do mesmo modo, ressoaria [resonerait], talvez, como qualquer 

desencadeamento, ou até mesmo como inércia. 

No entanto, isso que está em nós e que nos possui não pode sobressair e 

triunfar enquanto a ele estiver ligado o que o torna impuro: nada menos que nós 

mesmos — o nós mesmos odiável, nossa particularidade, nossos acidentes 

individuais, nosso proveito. 

Um único modo de ascetismo me parece dever fazer frente a isso: triturar 

nossos desejos contra seu objeto, fazer fracassar nossa ambição por meio da própria 



85 

desordem que ela engendra em nós. Quero dizer que nada é mais profundamente 

querido por nosso demônio do que alguns dos nossos fracassos. Julguemo-lo por seu 

preço. 

Um grupo de indivíduos que tivesse levado esse abrandamento ao mais alto 

grau poderia ouvir que a mesma voz fala em todos eles. Um ascetismo, este arbitrário, 

deveria levá-los a deixá-la falar apenas pelo órgão de alguém. 

Nada de solidão para o aventureiro do espírito, apenas resistências. 

Elas estão em seu auge no momento em que se poderia crer tê-las abatido. 

Eles têm, por fim, essa “liberdade” pela qual lutam há séculos. Mas não nos mostram 

nada além dos rostos vazios dos amantes separados de si mesmos — ou estupefatos 

com o rosto descoberto da amada. 

Quantos haverá entre nós que saberão aquiescer. Vocês não devem ser — 

acima de tudo — senão máscaras. Calculem-se. 

Para voltar às considerações menos elípticas, não recebi nada da revista 

Documents. No entanto, os números 3 e 4 já foram publicados, eu gostaria de tê-los, 

se me fizerem o obséquio, tal como você me havia prometido. 

Eu tenho um Bénichou aqui — prestes a ser enviado. Ele é sólido. 

Conversamos sobre você. Tudo me veio imediatamente à cabeça. Sua carta 

das férias, à qual não respondi, seu conteúdo — e também meu arrependimento por 

não o ter visto antes de sua partida. 

Mande-me o endereço de Michel Leiris. Escreva-lhe sobre mim. Depois me 

encontro com ele. Vocês deviam dar um número para a Chantiers. Sim. 

 Ao seu dispor,  

 

Jacques Lacan. 

 

 

 

 

 

 

 



86 

Anexo 3 - Cópia do manuscrito do soneto de Jacques Lacan intitulado Panta rhei 

(Πάντα ῥεῖ) enviado a alquié em 1929: acervo Alquié, biblioteca municipal de 

Carcassonne.

 



87 

Anexo 4 - Soneto de Jacques Lacan intitulado Hiatus irrationalis, publicado na revista 

Le Phare de Neuilly, nº 3-4, 1933, p. 37: Biblioteca Nacional da França.

 



88 

Anexo 5 - Fotografia de Brassaï, ‘Lumière de nuit’, publicada na revista Le Phare de 

Neuilly, nº 3-4, 1933, p. 36: revista conservada na Biblioteca Nacional da França

 



89 

Anexo 6 - Brassaï, Ensaio de “Désir attrapé par la queue chez” na casa de Picasso, 

16 de junho de 1944. (Versão colorida digitalmente).  

De pé, da esquerda para a direita: Jacques Lacan, Cécile Éluard, Pierre Reverdy, 

Louise Leiris, Zanie de Campan, Pablo Picasso, Valentine Hugo e Simone de 

Beauvoir. 

Sentados: Jean-Paul Sartre, Albert Camus, Michel Leiris, Jean Aubier e Kazbek, o cão 

afegão de Picasso. 

 

 


	bfca2b17b5153295d69e53975cdfd55b25b740165f8bf612b9c3dc884cf5123f.pdf
	bfca2b17b5153295d69e53975cdfd55b25b740165f8bf612b9c3dc884cf5123f.pdf
	PROPP 01.5: Termo de aprovação 2730918

	bfca2b17b5153295d69e53975cdfd55b25b740165f8bf612b9c3dc884cf5123f.pdf

