UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO DE PSICOLOGIA -
DOUTORADO

Eduardo Luis Cormanich

A Psicologia Tedrica na Fenomenologia de Husserl

JUIZ DE FORA
2024



Eduardo Luis Cormanich

A Psicologia Teorica na Fenomenologia de Husserl

Orientador: Prof. Dr. Gustavo Arja Castafion

Tese apresentada ao Programa de
Po6s-Graduagao em Psicologia, area de
concentracdo Historia e Filosofia da
Psicologia, da Universidade Federal
de Juiz de Fora, como requisito
parcial a obtencao do titulo de Doutor

em Psicologia.

JUIZ DE FORA

2024



Ficha catalografica elaborada através do programa de geragéo
automatica da Biblioteca Universitaria da UFJF,
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

Cormanich, Eduardo Luis.

A Psicologia Tedrica na Fenomenologia de Husserl / Eduardo Luis
Cormanich. -- 2025.

177 1.

Orientador: Gustavo Arja Castafion

Tese (doutorado) - Universidade Federal de Juiz de Fora, Instituto
de Ciéncias Humanas. Programa de Pds-Graduacgao em Psicologia,
2025.

1. Fenomenologia. 2. Psicologia Tedrica. 3. Epistemologia. 4.
Psicologia Fenomenoldgica. 5. Epistemologia da Psicologia. .
Castafon, Gustavo Arja, orient. Il. Titulo.




Eduardo Luis Cormanich

A Psicologia Tedrica na Fenomenologia de Husserl

Tese apresentada ao
Programa de Pos-
graduacao em
Psicologia

da Universidade
Federal de Juiz de
Fora como requisito
parcial a obtencao do
titulo de doutor em
Psicologia. Area de
concentracao:
Psicologia.

Aprovada em 28 de novembro de 2024.

BANCA EXAMINADORA

Prof(a) Dr(a) Gustavo Arja Castaiion - Orientador

Universidade Federal de Juiz de Fora

Prof(a) Dr(a) Richard Theisen Simanke

Universidade Federal de Juiz de Fora

Prof(a) Dr(a) Nathalie Barbosa de La Cadena

Universidade Federal de Juiz de Fora

Prof(a) Dr(a) Adriano Furtado Holanda

Universidade Federal do Parana

Prof(a) Dr(a) Jean Marlos Pinheiro Borba

Universidade Federal do Maranhao



Juiz de Fora, 22/11/2024.

Documento assinado eletronicamente por Gustavo Arja Castanon, Professor(a), em
07/12/2024, as 20:51, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no § 3° do
art. 4°do Decreto n° 10.543, de 13 de novembro de 2020.

il
SEI A
assinatura
eletrénica

Documento assinado eletronicamente por Richard Theisen Simanke, Professor(a),
em 09/12/2024, as 12:09, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no § 3°
do art. 4° do Decreto n°® 10.543, de 13 de novembro de 2020.

il
Sel A
assinatura
eletrénica

Documento assinado eletronicamente por Adriano Furtado Holanda, Usudrio
Externo, em 19/12/2024, as 14:12, conforme horario oficial de Brasilia, com
fundamento no § 3° do art. 4° do Decreto n° 10.543, de 13 de novembro de 2020.

. 0
JE'. lﬂ
assinalura

eletrbnica

Documento assinado eletronicamente por Jean Marlos Pinheiro Borba, Usuério
Externo, em 18/01/2025, as 12:34, conforme horario oficial de Brasilia, com
fundamento no § 3° do art. 4° do Decreto n° 10.543, de 13 de novembro de 2020.

. o
JEL L'ﬁ
assinalura

eletrénica

Documento assinado eletronicamente por Nathalie Barbosa de La Cadena,
Professor(a), em 07/02/2025, as 11:17, conforme horario oficial de Brasilia, com
fundamento no § 3° do art. 4° do Decreto n° 10.543, de 13 de novembro de 2020.

;%El. L'ﬂ
Bssinalura

eletrdénica

"

il A autenticidade deste documento pode ser conferida no Portal do SEI-Ufjf
= (www2.ufjf.br/SEI) através do icone Conferéncia de Documentos, informando o
- codigo verificador 2115430 e o codigo CRC 534E8369.



Por meus filhos, por minha amada
esposa e pelo amor a Verdade.



RESUMO

Este trabalho examina os conceitos fundamentais da obra do fil6sofo Edmund Husserl
que possibilitam o estabelecimento da Psicologia Teérica como fundamentacao da
Psicologia Cientifica. Suas hipéteses centrais sdao: 1) a Fenomenologia se desenvolveu
como resposta ao processo de promocdo da Psicologia de uma disciplina filoséfica a
uma disciplina cientifica e 2) a Fenomenologia pode ser entendida, em grande parte,
como uma Psicologia Tedrica, tanto em seu carater ontoldgico quanto metodologico.
Esta tese contextualiza o surgimento da Fenomenologia no final do século XIX, durante
a institucionalizacdo da Psicologia nas Universidades alemads, e analisa os principais
aspectos da Psicologia Fenomenoldgica na obra de Husserl e suas implicacoes
epistemologicas para a fundamentacdo da Psicologia Cientifica. Por fim, sdao descritas
possibilidades praticas para o desenvolvimento de uma Psicologia Teorica
fundamentada na Fenomenologia husserliana. Conclui-se que a Fenomenologia oferece
uma base conceitual para a Psicologia, mas sem que toda a sua estrutura se reduza a

esta, devido ao seu carater de andlise eidético-transcendental.

Palavras-chave: Fenomenologia; Psicologia Teodrica; Epistemologia; Psicologia

Fenomenologica.



ABSTRACT

This study examines the fundamental concepts in Edmund Husserl's work that enable
the construction of Theoretical Psychology as a field of investigation and foundation for
Scientific Psychology. The central hypotheses are: 1) Phenomenology developed as a
response to the elevation of Psychology from a philosophical to a scientific discipline;
and 2) Phenomenology can largely be understood as Theoretical Psychology, both in its
ontological and methodological dimensions. The study contextualizes the emergence of
Phenomenology in the late 19th century, during the institutionalization of Psychology in
German universities, and analyzes key aspects of Phenomenological Psychology in
Husserl's work and its epistemological implications for the foundation of Scientific
Psychology. Finally, practical possibilities for developing a Theoretical Psychology
based on Husserlian Phenomenology are described. It concludes that Phenomenology
provides a conceptual foundation for Psychology, while acknowledging that not all of

Phenomenology is reducible to Psychology, due to its eidetic-transcendental nature.

Keywords: Phenomenology; Theoretical Psychology; Epistemology;
Phenomenological Psychology.



SUMARIO

INTRODUGAGQ . .....cucuitereeeeeeresensesesesessssesesessssssssessssssssssessssssssssssessssssssssesssssssssessssses 9

1. CONTEXTUALIZAGCAO HISTORICA E EPISTEMOLOGICA DA

EMERGENCIA DA PSICOLOGIA E DA FENOMENOLOGIA.........cccooevueererrnene 17
1.1 A REFORMA EDUCACIONAL ALEMA E A CRIAGAO DA DISCIPLINA
DA PSICOLOGIA.......ioiiiiiiiiiiiiiiitiiit et 17
1.2 O PAPEL DA PSICOLOGIA NA REFORMA EDUCACIONAL ALEMA.................. 24
1.3 O SURGIMENTO DA PSICOLOGIA ,EXPERIMENTAL, DO
PSICOLOGISMO E A QUERELA DA CATEDRA.......ccooviiiiiiiiieiieeiceieee 32

2. ANALISE DO CONCEITO DE PSICOLOGIA FENOMENOLOGICA NAS

PRINCIPAIS OBRAS HUSSERLIANAS.....ccovvtiintiensnnenssneesssneesssssesssssesssssessssssssssses 40
2.1 O CONCEITO DE PSICOLOGIA FENOMENOLOGICA..........ccccceverrererrne. 40
2.2 ANALISE DA OBRA “INVESTIGAGOES LOGICAS” DE 1901................... 44
2.3 ANALISE DA VI INVESTIGACAO LOQICA: A PSICOLOGIA DESCRITIVA
COMO FUNDAGAO DA PSICOLOGIA TEORICA........cccccviiiiiiicinciciieeeenes 64

2.3 ANALISE DA OBRA “FILOSOFIA COMO CIENCIA DE RIGOR” DE 1911...
66

2.4 ANALISE DA OBRA “IDEIAS PARA UMA FENOMENOLOGIA PURA E PARA

UMA FILOSOFIA FENOMENOLOGICA?” DE 1913 ....ouvivieieeeeeeeeseseeeeseeeseesessssenees 90
2.4.1 Psicologia Racional e Fenomenologia - Psicologia Experimental........... 118

2.5 ANALISE DA OBRA “LICOES SOBRE PSICOLOGIA

FENOMENOLOGICA” DE 1925....ccutitiiiiiinieniteientesiee ettt 126
2.5.1 Por uma Psicologia Nao-INaturalista........ccecceeervueeeniieeenieenniieessieesieeennes 127
2.5.2 Intencionalidade: a possibilidade de uma ciéncia da psiquico................. 130
2.5.3 Psicologia Fenomenoldgica — Uma Ciéncia Aprioristica........cccceeeeuveennne 137
2.5.4 O Objeto da Psicologia Fenomenologica: a Experiéncia Pura................. 140

3. APROPOSTA DA CONSTITUICAO DE UMA PSICOLOGIA TEORICA A
PARTIR DO CONCEITO DE PSICOLOGIA FENOMENOLOGICA EM

HUSSERL......eeeeeeeueeevessesessssessesensssssessssensssssesssssnsasasssssssnssssnssssssssssessssensssssenssssnssssssnees 147
3.1 SOBRE A POSSIBILIDADE DE UMA PSICOLOGIA TEORICA............... 147
3.2 PSICOLOGIA TEORICA COMO CIENCIA EIDETICO-IRREAL................ 153

3.3 DESCRIGCAO DAS ESTRUTURAS DA CONSCIENCIA PSICOLOGICA...159

3.4 SOBRE A MULTIPLICIDADE DOS FENOMENOS PSIQUICOS E SUAS
CORRELAGOES.......oiimiiniiniisiis s ssssssssssssssssssssas 166

CONCLUSAO 169

REFERENCIAL BIBLIOGRAFICO......uccooieeeeeeeressesessessssssesssssssnsssssenssssnssssssssssns 172



INTRODUCAO

O presente trabalho se insere dentro do campo da discussdao da Psicologia
Teérica. Embora a maior parte do trabalho busque descrever a Psicologia
Fenomenolégica de Edmund Husserl (1859-1938), nosso principal objetivo é o de
apresentar como, a partir da leitura e dos conceitos da Fenomenologia e, em especial o
conceito de Psicologia Fenomenoldgica, é possivel estabelecer alguns critérios
ontologicos e metodolégicos para pensar a possibilidade da fundamentagdo epistémica
da Psicologia a partir da Fenomenologia de Husserl.

A Psicologia Tedrica, em sua acepcao canonica delineada por autores como
Kukla (2001) e Castafion (2012), configura-se como um campo de investigacao
estritamente conceitual e ndao-empirico, analogo ao papel da fisica tedrica para a fisica
experimental. Seu propdsito fundamental é executar atividades indispensaveis ao
avanco da ciéncia psicolégica — tais como a construcdo e analise de teorias, a
clarificacdo conceitual, a identificacdo de pressupostos e a derivacao de consequéncias
testaveis — partindo do pressuposto da viabilidade do conhecimento cientifico sobre o
psiquico. E precisamente nesta acepcdo que a presente tese se insere, propondo
investigar em que medida a Fenomenologia de Husserl, em especial o conceito de
"Psicologia Fenomenologica", pode ser compreendida como a execucdo desse programa
de fundamentacdo teorica para a Psicologia.

Importante destacar que a Psicologia Tedrica, assim concebida, distingue-se
tanto da Epistemologia da Psicologia — que questiona os fundamentos e a possibilidade
mesma de uma ciéncia psicolégica — quanto da chamada Psicologia Filoséfica — que, ao
rejeitar o método cientifico para certos problemas, posiciona-se como alternativa a ele.
A Psicologia Teorica opera, portanto, no interior do empreendimento cientifico,
fornecendo-lhe sua infraestrutura conceitual. Neste contexto, a Fenomenologia
husserliana ndo sera tratada aqui como uma forma de Psicologia Filoso6fica, mas sim
como uma candidata a preencher o nuicleo duro da Psicologia Teodrica, fornecendo
descricOes rigorosas das estruturas ontoldgicas e dos métodos de acesso ao psiquico que
podem servir de base para a investigacao empirica.

Dessa forma, a hipoOtese central que orienta este trabalho — a de que a
Fenomenologia pode ser lida como uma Psicologia Teorica — vincula-se diretamente a
definicdo restrita e fundacional do termo. O objetivo ndo é reduzir a Filosofia

Fenomenolégica a condicdo de subsidiaria da pesquisa empirica, mas demonstrar que



10

seu projeto de uma "Psicologia Fenomenoldgica" compartilha a mesma missdao
estruturante da Psicologia Tedrica: estabelecer, por meio de uma andlise eidética e a
priori, os fundamentos ontologicos e as condi¢des de possibilidade metodologica que
devem orientar qualquer investigacdo psicolégica que aspire ao estatuto de ciéncia
rigorosa. Esta interpretacdo busca, assim, oferecer uma sistematizacdo tedrica robusta,
de carater propedéutico, para a Psicologia Cientifica.

Podemos aqui citar algumas importantes contribuicdes que buscaram
estabelecer esta relacdo entre a Fenomenologia e a Psicologia, que ndao é nova.
Destacamos, por exemplo, as obras de Giogi & Souza (2010), Holanda (2009) e Feijoo
& Goto (2016), apenas no ambito académico brasileiro. Sdo varias tentativas e
interpretacdes possiveis do trabalho de Husserl, que reforcam a importancia da
apresentacdo de argumentos do proprio criador da Fenomenologia. Isso se da porque
boa parte de seu trabalho ainda permanece desconhecido ou mesmo inacessivel para
diversos psicologos que tém interesse no estudo desta relacdo. Gostariamos de destacar,
antes de tudo que, mesmo ja em vida, como destaca Spielberg (1960) reconhecido
historiador do movimento fenomenolégico:

O que ele [Husserl] sentia cada vez mais ser a necessidade era uma
psicologia fenomenolégica para preencher a lacuna entre a filosofia e
a melhor psicologia da época, mas também como uma abordagem
privilegiada a fenomenologia propriamente dita. (Spielberg, 1960, p.
150, tradugdo nossa)*

Partindo desta leitura, com a qual concordamos, propomos uma leitura mais
fidedigna do pensamento husserliano, e ndo uma tentativa, com ares de modernidade,
que busque naturalizar ou instrumentalizar a fenomenologia de modo a
descaracteriza-la’>. Nesse sentido, nos colocamos em defesa de uma interpretacdo
fidedigna do trabalho husserliano, com todos os problemas que desta podem advir,
contudo, reconhecendo que existe um trabalho ainda a ser feito, como bem colocam
DeCastro e Gomes

Parecem, portanto, se destacar duas linhas de argumentacdo
conflitantes sobre as possiveis relagcdes entre fenomenologia e ciéncias
empiricas. De um lado, se o objetivo das ciéncias empiricas foi buscar
inspiracoes metodologicas para praticar fenomenologia como um
recurso técnico, tal empreendimento ja alcancou resultados. Contudo,
se o interesse for estabelecer um novo programa cientifico, com
definicdes l6gicas claras e diferenciadas, como queria Husserl,

! What he [Husserl] felt increasingly to be the need was a phenomenological psychology to fill the gap
between philosophy and the best psychology of the day, but also as a privileged approach to
phenomenology proper. (Spielberg, 1960, p. 150)

2 Podemos citar os intentos dos trabalhos de Zahavi (2004) e Gallagher & Zahavi (2007).



11

esbarra-se invariavelmente em um conflito paradigmético sobre
critérios de acesso a verdade. (DeCastro & Gomes, 2011).

E é sobre esta dificuldade em se estabelecer um “novo paradigma cientifico”
tal qual queria Husserl, e tal qual o filésofo imaginara ser possivel a partir da adequada
implementacdao de sua Fenomenologia pela Psicologia, que a presente tese se dispoe a
trabalhar. Embora seja de dificil compreensdo e de reconhecida dificuldade, o
acompanhamento do pensamento filoséfico de Edmund Husserl, e a fidelidade aos seus
intentos, urge como um trabalho ainda a ser feito. A visdo e as nogdes que a
Fenomenologia de Husserl trouxe para as ciéncias em geral, e ndo so6 para a Psicologia,
ainda constituem um trabalho a ser realizado, perseguindo de forma mais estreita seu
pensamento. Buscar a fidelidade a interpretacdo husserliana do seu proprio conceito de
Psicologia Fenomenologica, aqui interpretado como uma Psicologia Teodrica, é o que
motiva o presente trabalho.

Do ponto de vista metodologico, esta investigacdo se orienta pelos principios
da Sociologia do Conhecimento Filosofico (SPK, do inglés Sociology of Philosophical
Knowledge), tal como desenvolvida por Martin Kusch (1995). Esta abordagem oferece
um quadro integrado e pluralista para a investigacao filoséfica, recusando
explicitamente a dicotomia convencional — e, a nosso ver, estéril — entre uma histdria
"interna" das ideias, centrada na andlise imanente de argumentos e conceitos, e uma
histéria "externas", voltada para contextos sociais e institucionais. A SPK parte do
pressuposto fundamental de que a producao filoséfica é uma pratica social complexa, na
qual a formagdo, a contestacdo e a consolidacdo de conceitos e teorias sdo
indissociaveis dos contextos histéricos concretos, das disputas por autoridade
institucional e das estratégias retoricas e argumentativas mobilizadas pelos atores
envolvidos.

Nossa opcdo por esta perspectiva posiciona-se criticamente no debate
metafiloséfico contemporaneo acerca da natureza da investigacdo filos6fica. De um
lado, alinha-se a uma visdo, defendida por autores como Jorge J.E. Gracia, que postula
uma autonomia metodoldgica para a filosofia sistematica. Para Gracia (1992), a tarefa
filoséfica por exceléncia é a busca atemporal por verdades sobre o mundo, devendo ser
avaliada por sua coeréncia logica e forca argumentativa no presente. Nesta concep¢ao, 0
estudo histdrico dos textos e contextos do passado, embora possa ser util para combater

um "provincianismo cultural”, ndo é essencial para o trabalho filos6fico propriamente



12

dito, estabelecendo-se uma relacao de dependéncia unidirecional da historia em relagao
a filosofia sistematica.

Contra essa visao autonomista, a SPK de Kusch sustenta, de forma
convincente, que a histéria é constitutiva da prépria filosofia sistematica. Kusch aponta
para a falacia de uma suposta sincronia, argumentando que o "mundo" investigado pela
filosofia inclui, inescapavelmente, seu préprio passado conceitual e institucional.
Ignorar essa historicidade significa examinar uma abstracdo, e ndo a realidade concreta
do pensamento. Ademais, a visdao autonomista exclui arbitrariamente um conjunto de
questoes filosoficas genuinas e sistematicas — como as que indagam sobre a dinamica
das controvérsias, a possibilidade de progresso tedrico ou a relacdao entre instituicdes
sociais e a producdo de conhecimento —, as quais sdo intrinsecamente historicas e
demandam ferramentas analiticas que integrem a reflexdo conceitual e a investigacdo
contextual. E nesta segunda vertente, que reconhece a inextricabilidade entre o
sistematico e o historico, que o presente trabalho se fundamenta.

Aplicada ao nosso objeto especifico, a SPK nos incita a tratar a relacdo entre a
Fenomenologia de Husserl e a Psicologia ndo como um dado pacifico, mas como uma
controvérsia filos6fica seminal. Em vez de tomar seu desfecho — a refutacao husserliana
do psicologismo e a proposta da Psicologia Fenomenolégica — como um fato filoséfico
auto-evidente, propomo-nos a reconstrui-lo como o produto de um processo complexo.
Para tanto, adotamos os postulados centrais dessa abordagem: a simetria e a
imparcialidade, que nos levam a analisar os argumentos de todos os lados da disputa
sem pressupor a superioridade racional a priori da posicdo que historicamente
prevaleceu; o foco nos mecanismos de fechamento, mediante os quais investigamos as
estratégias argumentativas, retoricas e institucionais empregadas para estabilizar
significados e encerrar o debate; e o rastreamento da trajetéria das afirmacdes, seguindo
a transformacdo de proposicdes-chave de hipoteses contestadas em pressupostos
consolidados, ou "fatos filos6ficos", no interior do programa fenomenolégico.

Este compromisso com um pluralismo metodolégico rigoroso — que integra
analise histérica, sociolégica do conhecimento, exegese filosofica e elaboragdo teérica —
materializa-se na propria estrutura da tese, organizada em trés movimentos analiticos
complementares. O primeiro capitulo constitui-se em um estudo de contextualizacdo
histérica e institucional. Nele, mapeamos o campo social e académico da Alemanha do
final do século XIX, no qual emergiu a Psicologia Cientifica, com o intuito de

identificar os atores, as instituicbes universitarias e os interesses em disputa que



13

formaram o solo concreto da controvérsia sobre os fundamentos da Psicologia e, por
consequéncia, da génese da Fenomenologia.

O segundo capitulo se configura como um estudo de trajetoria argumentativa e
conceitual dos proprios textos husserlianos. Através de uma analise textual detalhada
das obras centrais de Husserl, focamos no nucleo filoséfico interno da Fenomenologia.
Contudo, guiados pela sensibilidade da SPK, ndo realizamos uma exegese isolada.
Buscamos demonstrar a flexibilidade interpretativa de conceitos como "psicologia
descritiva" ou "psicologia eidética" e analisar as estratégias especificas de fechamento
conceitual utilizadas por Husserl para forjar a nogcao de "Psicologia Fenomenologica" e
estabelecé-la como fundamento necessario das ciéncias do espirito. A analise dos textos
esta exposta de forma igualmente cronolégica, a fim de acompanhar o proprio progresso
dos fatos histéricos detalhados e analisados no primeiro capitulo da tese.

Esperamos, desta forma, fornecer ao leitor a possibilidade de compreender a
obra husserliana, em especial, em uma relacdao imbricada - e nem sempre facil de
explicar - do surgimento da Fenomenologia com a propria elevacdo do status da
Psicologia de uma disciplina filoséfica para o status de disciplina cientifica. Esta
relacdo especifica e o contexto no qual se encontram o surgimento da Psicologia e da
Fenomenologia.

Como a data de fundacdo da Psicologia cientifica é considerada usualmente a
da criacdo do primeiro laboratério e Instituto de Psicologia, em Leipzig, no ano de
1879, assim também buscamos descrever os principais problemas enfrentados por
Husserl aquela época, em especial as questdes que implicaram diretamente tanto a
filosofia como aos filésofos a ele contemporaneos. Assim, o segundo capitulo inicia-se
com as analises dos Prolegdmenos a Logica Pura, obra esta que inaugura as famosas
Investigaces Logicas, as quais foram publicadas entre os anos de 1900 e 1901. Neste
texto Husserl busca fundamentar sua Fenomenologia a partir da critica aos intentos de
alguns psicologos (e filésofos) em suplantar a filosofia por meio de achados e
experimentos dito “cientificos”. E ali que Husserl traca seu conhecido embate ao
psicologismo, no qual apresenta os principais argumentos para se repensar a forma
como a influéncia da recém-criada ciéncia psicoldgica, buscava suplantar, ou mesmo
substituir, a filosofia e a l6gica vigente. Para além da critica daquele texto, ja é possivel
extrair boa parte dos fundamentos que Husserl buscara para alicercar para a sua

Fenomenologia e, como buscaremos demonstrar, ja traz uma proposta de



14

fundamentacao das ciéncias do Espirito, entre elas dando um maior destaque para a
ciéncia psicoldgica.

Seguimos, ainda no capitulo II, analisando outra importante obra publicada em
1911, a qual, com certeza, devido ao teor e tons das criticas ali proferidas a Psicologia,
traduzem bem o espirito de uma época na qual a Filosofia passava por uma enorme
crise institucional nas Universidades alemads, causada principalmente pela ocupagao
frequente das catedras de Filosofia por psicélogos. O texto da “Filosofia como Ciéncia
de Rigor” estabelece criticas duras a Psicologia e suas intengOes em se estabelecer como
ciéncia a partir de um modelo adotado das ciéncias naturais. Assim é que, boa parte
desta obra, se destina a criticar, tal qual nos Prolegomenos, os intentos dos psic6logos
em tentar impor uma doutrina do psiquico por meio de experimentos dito cientificos.
Contudo, ali também, ja é possivel prever outros conceitos que seriam desenvolvidos
em obras posteriores, como a possibilidade, por exemplo, da descricao das experiéncias
psiquicas em niveis fenomenol6gicos mais exigentes. Continuamos o capitulo
oferecendo uma andlise inédita, ao mesmo em lingua portuguesa, do texto de Ideias III,
o qual versa diretamente sobre a possibilidade da fundamentacdo da Psicologia a partir
da fenomenologia husserliana. Este texto, € bom antecipar, foi escrito em conjunto com
o texto de Ideias I, o qual foi publicado em 1913, e teve grande impacto nos seguidores
de Husserl, principalmente por ter sido ali que Husserl teria deixado mais explicito a
sua opc¢do por um idealismo, mesmo que com contornos fenomenoldgicos. Contudo, o
texto de Ideias III s6 veio a ser publicado posteriormente, e muito pouco ainda se
analisa ou se estuda sobre ele. Buscamos, pois, revalorizar o texto que fala diretamente
sobre a possibilidade de fundamentacdo da Psicologia, no qual ele antecipa diversos
temas que seriam, posteriormente, alvo das suas licoes nos semestres de verdao de 1925.
Tais licdes foram posteriormente publicadas no volume IX do conjunto das obras
completas de Husserl, e ficaram conhecidas como “LicOes sobre Psicologia
Fenomenologica”, texto com o qual encerramos a analise do segundo capitulo.

Por fim, o terceiro capitulo assume um carater de estudo tedrico-construtivo.
Partindo do resultado da controvérsia analisada — a saber, a Psicologia Fenomenologica
como fundamento —, exploramos suas consequéncias para a constituicdio de uma
Psicologia Tedrica propriamente dita. Utilizando o método fenomenoldgico da variagdo
eidética como ferramenta operacional, propomos uma taxonomia de categorias e escalas

do psiquico. Este movimento final visa demonstrar a produtividade teérica do



15

paradigma husserliano, completando o arco que vai da analise genealdgica de uma ideia
a elaboracao de um constructo teérico original a partir dela.

O capitulo III possui uma caracteristica diferente pois parte da premissa de que
o leitor ja tenha compreendido e assimilado a maior parte dos conceitos da filosofia
fenomenoldgica apresentados nos dois capitulos anteriores (em especial no capitulo II).
O 3° capitulo possui uma caracteristica mais autoral e oferece uma proposta de
elaboracdo de uma Psicologia Teérica a partir das categorizacdes e das descricoes
oferecidas pela Fenomenologia. Assim, ao buscarmos descrever fenomenologicamente
as principais categorias psiquicas, buscamos seguir, de forma mais fiel possivel, aqueles
ditames e propostas fenomenolégicas elencadas nos capitulos anteriores. O que ali esta
exposto ndo tem nenhuma pretensao de esgotar as possibilidades das descricoes
fenomenoldgicas das experiéncias psiquicas e, principalmente, que poderiam ser
considerados os principais regramentos da estrutura psiquica da consciéncia. Antes, o
que nos propusemos a fazer é estabelecer alguns critérios do que poderia ser
considerado “cientifico”, no sentido fenomenolégico da filosofia husserliana, e como
este cientifico, aplicado a Psicologia, pode ser elaborado na pratica.

Dessa forma, os trés capitulos que compdem esta tese ndo representam meras
divisdes tematicas, mas etapas metodologicamente articuladas de uma mesma
investigacdo. Esta estrutura tripartite, conduzida sob a perspectiva unificadora da
Sociologia do Conhecimento Filos6fico, permite compreender a obra de Husserl de
modo integrado: simultaneamente como um evento histérico marcado por conflitos
institucionais, um corpo argumentativo de notavel sofisticacdo e uma fonte viva para a
construcdo tedrica contemporanea na Psicologia.

Sobre as citagcdes das obras de Husserl, buscamos seguir a tradicdo de seus
estudiosos, descartando sempre as paginas correspondentes as paginas originais das
publicagdes canonicas da Husserliana. Elas sdo apresentadas entre os simbolos
colchetes (“< >") ao final de cada referéncia.

Para deixar ainda mais explicito nossos objetivos com este trabalho,
gostariamos de destacar duas grandes hipéteses, das quais partimos para sua elaboracao.
A primeira, que consideramos mais forte, defende que a Fenomenologia surgiu como
reacdo a tentativa de se estabelecer a Psicologia e sua doutrina filoséfica adjacente, o
psicologismo, como fundamento da Filosofia. A segunda hipotese, defendemos que

podemos compreender a Fenomenologia, ela propria, uma Psicologia Tedrica, capaz de



16

fundamentar a Psicologia enquanto ciéncia. A relacdo entre estas duas hipdteses, é o
que buscamos descrever durante toda esta tese.

Para testar nossas hipoteses, partimos para a descricao da Fenomenologia e seu
surgimento com énfase em seu contexto histérico, institucional e filoséfico
relacionando-a ao estabelecimento da Psicologia Cientifica. Com isso, buscamos
fundamentar e compreender a possibilidade do uso da Fenomenologia como uma
Psicologia Tedrica. Dado esses objetivos, resumimos aqui a estrutura do trabalho, que
comeca com uma descricao histérica e institucional do contexto do aparecimento das
duas disciplinas, a Fenomenologia e a Psicologia (capitulo 1). Segue com uma analise
minuciosa dos principais trechos das principais obras husserlianas que versam sobre a
relacio da Fenomenologia e da Psicologia (capitulo 2). Finalmente, sugere o
estabelecimento de uma Psicologia Teorica a partir destas analises anteriores (Capitulo

3).



17

CAPITULO 1

1. CONTEXTUALIZAGAO HISTORICA E EPISTEMOLOGICA DA
EMERGENCIA DA PSICOLOGIA E DA FENOMENOLOGIA

Os objetivos do presente capitulo sdao apresentar uma leitura do contexto
historico alemdo no qual surgiram tanto a Psicologia quanto a Fenomenologia. A
primeira sera apresentada a partir da criacdo dessa disciplina no ambiente escolar e
académico alemdo, e sua relacao direta com as propostas reformistas presentes, entre
outros, no cenario prussiano do inicio do séc. XIX. Ja o surgimento da Fenomenologia a
partir dos primeiros escritos de Edmund Husserl tera sua énfase destacada a partir do
surgimento da Psicologia, principalmente como disciplina autdbnoma que, ao pleitear sua
existéncia independente da Filosofia, gera diversas tensdes tanto no ambito tedrico,
como académico na virada do século XIX para o XX. Buscaremos, portanto, descrever
de forma historica e teérica, quais sdo as relagdes possiveis que se pode encontrar entre
o surgimento da Psicologia como ciéncia autonoma e o da Fenomenologia, feita por
Edmund Husserl, em um contexto muito préoximo, ndo apenas geograficamente, mas
também teorico, em torno de uma disputa de interesses que revela a crise das
Universidades alemds e que teve como cume a conhecida “Querela da Catedra de
Malburg”. Neste capitulo avaliaremos as consequéncias e, portanto, conclusoes a se
extrair deste embate entre filésofos e psicdlogos. Nos préximos, buscaremos tratar de
forma mais detida as relacdes tedricas entre estes dois campos (Capitulo 2) para,
posteriormente, sugerir algumas novas reflexdes tanto de ordem tedrica como pratica,
para a Psicologia e, principalmente, sobre a necessidade da fundamentagao teérica e

metodolégica desta ciéncia (Capitulo 3).

1.1 A REFORMA EDUCACIONAL ALEMA E A CRIAGCAO DA DISCIPLINA DA
PSICOLOGIA

As reformas que ocorreram no reino da Prussia, desde o inicio do século XIX,
em especial a reforma educacional promovida pelo bardo de von Humboldt
(1767-1835), foram posteriormente adotadas em todas as demais regides da Alemanha
unificada. Neste contexto, surge a psicologia, primeiramente, como uma disciplina
obrigatdria nos colégios prussianos; e, posteriormente, como curso universitario.

Devido as necessidades de um maior espaco entre as pesquisas académicas realizadas



18

neste periodo, teve seu crescimento incentivado e financiado nas universidades alemas.
O contexto no qual surge a psicologia pode ser compreendido, neste sentido, como uma
tentativa de substituicdo, como veremos, da propria filosofia nos contextos escolares e
académicos da Alemanha. Nosso objetivo neste capitulo é, portanto, buscar esclarecer
de que maneira foi possivel o surgimento do cenario que possibilitou a criacao do
primeiro instituto e laboratério de psicologia, em 1879 em Leipzig e, como tal evento
afetou a vida académica da época, os circulos filoséficos e, principalmente, como estes
acontecimentos se relacionam com a propria fundacao da Fenomenologia, de Edmund
Husserl. Buscaremos, pois, tracar neste capitulo, um panorama geral do contexto
histérico e académico da Alemanha, em especial, aquele que compreende a segunda
metade do século XIX, e como este contexto alicercou as bases do que viria a ser os
prolegdmenos da Fenomenologia de Husserl.

Seguiremos apresentando, portanto, uma sequéncia cronoldgica dos eventos
que se sucederam desde o preambulo que justifica a implementacdo da psicologia como
disciplina obrigatéria no recém-criado “Ensino Médio” alemdo — como consequéncia
direta das reformas promovidas pelos Reino da Prissia - no inicio do século XIX; até a
contextualizacdo na qual se encontrou o surgimento da Psicologia e a apresentacdo da
Fenomenologia por Husserl. Nosso intuito é contextualizar historicamente o surgimento
da proposta da Fenomenologia, como resultado de uma tensdo pré-existente entre
aqueles que recebiam com bons olhos o surgimento da ciéncia psicolégica, daqueles que
se colocavam contrarios a possibilidade de que esta disciplina pudesse ser autbnoma em
relagdo a Filosofia. E exatamente neste contexto de disputas tedricas e institucionais, e
que revelam também interesses pessoais, que este capitulo se insere, buscando revelar
tais relagdes e possibilidades de reflexdes que nos auxiliaram a fundamentar nossa
principal proposta, qual seja: uma releitura da fenomenologia husserliana como uma
protopsicologia ou ainda, uma Psicologia Tedrica, desde o seu surgimento.

Em uma Europa ja devastada pelas Guerras Napolednicas no inicio do século
XIX, um grupo de intelectuais em Berlim, capital da Prussia, planejavam o
“renascimento cultural alemdo” (Steiner, 2015, p. 453). Este grupo era encabegado pelo
ministro da educacdo prussiano, nomeado em 1809, Wihelm von Humbolt, o qual ficou
mundialmente famoso pela verdadeira revolucao promovida no modelo educacional
que, posteriormente, seria exportado para todo o mundo. Além dele, ainda participaram

deste grupo Fichte e Friedrich Scheliermacher. Conforme assinala Steiner (20215):



19

Educando uma nova geracao de cidaddos informados e enganjados
politicamente mais do que sujeitos obedientes, tornou-se o principal
objetivo das reformas educacionais prussianas, as quais foram
encabecadas pelo polimata e diplomata Wilhelm von Humboldt quem
se tornou ministro da educacdo em 1809. Essas reformas, que
aconteceram durante as guerras napoleGnicas, testemunharam ao
mundo que, apesar da derrota militar e da ocupacdo, o espirito alemao
permaneceu intacto. Assim, enquanto a coalizdo anti-napolednica
planejava rechacos militares, um grupo de intelectuais em Berlim,
incluindo Wilhelm von Humboldt, Fichte, Friedrich Schleiermacher e
varios outros, planejavam um renascimento cultural alemao. Eles viam
a Prussia e a Alemanha, por analogia com a Grécia, como a patria da
filosofia e da cultura, e acreditavam que fomentar o espirito de livre
investigacdo entre os jovens era a chave para criar cidaddos genuinos.

A ideia iluminista de educacdao (Erziehung), tanto do individuo quanto da
humanidade, foi reinterpretada como um processo natural, intrinsecamente ligado a
evolugcdo linguistica e cognitiva da consciéncia. Humboldt e seus seguidores
introduziram um novo ideal de autoformagdo, conhecido como Bildung. Esse conceito
passou a representar o desenvolvimento integral da mente e do espirito por meio do
dominio de linguas — tanto a materna quanto as linguas classicas e estrangeiras — e do
aprofundamento em diversas culturas. Essa nova visao de autoformacdo exerceu uma
influéncia duradoura no futuro das humanidades, ndo s6 na Alemanha, mas em todo o
Ocidente. Além disso, essa perspectiva inovadora das humanidades deu origem a uma
nova concepcao de universidade, redefinindo também o papel da educagdo publica
como um todo.

Estas reformas tinham como propdsito uma modernizagdo do Estado,
reformando, principalmente, estruturas arcaicas que possuiam e mantinham privilégios
ligados a oligarquias e familias tradicionais dentro da monarquia alema. Existia um
temor que alguns ideais da Revolucdo Francesa, ainda em curso, pudessem transpor o
Reno e chegar as terras alemds. Assim, uma forma de contrapor a crescente critica as
estruturas medievais oligarquicas seria a promocdo de uma reforma em toda a estrutura
do Estado, principalmente na Prissia, o principal reino da Confederacio Alema. Por
esse motivo, eles (a aristocracia prussiana) haviam determinado que a “revolucdao”
deveria vir de cima, controlada e canalizada pela burocracia, para que o Estado pudesse
ser imunizado contra uma revolucdo vinda de baixo. Seria uma revolucao baseada no
primado da lei, na aplicacdo do raciocinio l6gico e no interesse pelo bem do Estado. Um
governo monarquico receberia um grau de legitimidade popular para evitar os horrores

da democracia revolucionaria e um reinado de terror.



20

Vale ressaltar que a reforma educacional também tinha como objetivo o
combate a uma aristocracia presente também no ensino, a qual era caracterizada por um
ensino rigido e conservador, muitas vezes ligado as institui¢cOes religiosas, as quais
detinham boa parte da geréncia das escolas e Universidades. O objetivo dos
reformadores era o de garantir o amplo acesso da populacdo ao ensino superior,
buscando, para isso, um esfor¢o que envolvia a fundacdo de novas universidades, e a
reformulacdo das antigas universidades, sob os moldes humanisticos, e a mudanca dos
seus curriculos, através do ensino obrigatério de filosofia, a todos os cursos das
universidades. Esta foi uma resposta ao modelo educacional que vigorou durante as
monarquias absolutistas que, ap6s as Guerras Napolednicas, ocorridas no inicio do
século XIX, deixaram como legado as grandes inspiracdes dos filésofos e pensadores
do Iluminismo. Uma vez que fosse possivel garantir o acesso universal da populacdo em
geral a educacdo de qualidade, através da formacdo educacional basica de qualidade,
Humboldt e seus correligionarios, inspirados pelas revoluces protagonizadas pela
Franga, acreditavam que assim poderiam assegurar uma sociedade mais igualitaria e
progressista, e mais adaptada ao novo modelo de estado-nagdo que estava surgindo na
Europa. Modelo este que se tornou vigente, principalmente ap6s o Congresso de Viena,
o qual, basicamente, reconfigurou todo o cenario europeu apés a derrota das tropas
francesas e que levou diversos governos antes absolutistas a flexibilizarem suas
condutas. Com o reino da Prussia ndo foi diferente. Humbolt conseguiu convencer
diversos outros intelectuais da época e o préprio rei Guilherme I a levar adiante suas
ideias reformistas também ao campo da educagdo fundamental.

Segundo Kitchen, essas idéias refletiam uma resposta aos ideais
revoluciondrios e, principalmente, foram influenciados pelas ideias do Iluminismo.
Entre alguns dos principios destes reformadores, o autor destaca que:

A administragdo seria racionalizada e carreiras seriam abertas as
pessoas talentosas. A economia seria libertada dos grilhdes do
passado, e o Manchesterismus seria o seu principio norteador. O
exército seria reformado, com as promocdes baseadas no talento e nado
no status social. A sociedade seria libertada das restricdes e
desigualdades da antiga ordem. Haveria uma total igualdade diante da
lei. O poder criativo das pessoas seria dedicado a uma causa comum
(Kitchen, 2013, p. 36).

Durante este periodo, também a estrutura educacional das universidades
alemds passou por profundas reformas, especialmente sob a lideranca da Prussia. O

impacto das Guerras Napoleonicas e a subsequente reorganizacao politica dos estados



21

alemades, deram inicio a uma série de mudancas que transformariam ndo sé os diversos
reinos alemaes, sua estrutura burocrética e suas politicas, mas também todo sistema de
ensino, incluindo o ensino das escolas e das universidades alemas.

Antes das reformas, a educacdo universitaria alemd era elitista e voltada
predominantemente para as classes mais altas, com um foco na formagao de te6logos,
advogados e médicos. No entanto, sob a influéncia de figuras como Humboldt, o
modelo universitario comecou a mudar para se alinhar mais com a ideia de Bildung, ou
formacdo humana integral. Esse espirito de inovacao, ja estava presente como forma de
critica feita por outros pensadores, como o proprio fil6sofo Immanuel Kant que, em
1798, chegou a publicar um ensaio denominado “A disputa das Faculdades™?, no qual
buscava evidenciar as fragilidades do sistema educacional tradicional, e buscava realcar
a importancia da filosofia na formagdo humanista e cultural do “homem livre”. Segundo
Steiner (2015) para Kant, “apenas a faculdade de filosofia ensinava aos alunos
simplesmente como exercitar suas capacidades racionais e defendia sua autonomia
pessoal” (p. 455). Esse era o espirito que animava os reformadores, que buscavam
transformar as universidades alemds em pdlo do pensamento livre. Ainda conforme
Steiner (2015), ao comentar o pensamento do filésofo alemdo Johann Gottlieb Fichte
(1762-1814), dira que

Ecoando o ensaio de Kant “O Concurso de Faculdades”, ele [Fichte]
argumenta que a filosofia deve se tornar a disciplina principal em uma
universidade moderna, porque a principal funcdo da universidade é
ensinar os alunos a se engajar na busca autoguiada da sabedoria. Esse
cenario liberal concebe a universidade como um podio onde
artistas-filésofos se apresentam diante de um grupo de iniciados,
demonstrando a eles o que significa pensar com nitidez e beleza ao
mesmo tempo (pag. 459).*

Portanto, a nova visao que Humbolt defendia para as Universidades ndo apenas
tinha como proposito a transmissao de conhecimentos técnicos, mas o desenvolvimento
completo do individuo, com uma forte énfase na filosofia, nas ciéncias humanas e na
liberdade académica. A reforma educacional planejada por estes intelectuais pretendia
ndo apenas atingir os estudantes, mas toda a sociedade alema (que, neste momento,
ainda ndo existia como unidade nacional). Nessa mesma esteira, esse grupo visionario
acreditava que a guerra contra um “inimigo em comum”, a Franca Napoleodnica, era a

ocasido ideal para promover suas mudancas educacionais, a0 mesmo tempo em que 0s

3 “Der Streit der Fakultiten” Ensaio de 1798.

* Como veremos adiante, o proposito de elevar o valor do papel da filosofia serd determinante para a
criacdo e o surgimento da prépria Psicologia que, neste primeiro momento é compreendida como uma
disciplina filosofica.



22

atores politicos buscavam promover a unidade do povo alemdo sob um mesmo reinado.
Este componente politico e o receio de que os ideais revolucionarios pudessem atingir
os reinos alemdes foi fundamental para impulsionar estas e outras reformas que
culminaram em sua unificacdo. Como a forca motriz por tras das reformas era libertar a
Prissia dos franceses, as reformas visavam fortalecer sentimentos patridticos e
nacionalistas, subordinando assim mais ainda as liberdades individuais a uma causa
comum.

Humboldt acreditava que a educagao superior deveria ser construida sobre trés
pilares: a unido entre pesquisa e ensino, a autonomia académica e a liberdade
intelectual. Esse modelo humanistico se afastava de uma educagdo meramente utilitaria,
promovendo uma abordagem que valorizava o questionamento critico, a pesquisa
original e a busca pelo saber puro (Ostling, 2020). As universidades alemas passaram a
ser conhecidas por promover o ideal de Wissenschaft, o conceito de ciéncia enquanto
investigagdo rigorosa e sistemdtica do mundo natural e humano. Ainda segundo Ostling
(2020), a ideia de ciéncia e pesquisa foi uma pedra angular na concepg¢ao do novo ideal
de universidade. Segundo este autor, Humboldt sustentava que a universidade deveria
ser um lugar onde a ciéncia e a erudi¢do no seu sentido mais profundo, extenso e puro
tivessem a sua morada. Dessa forma, a universidade seria um lugar ndo apenas de
obtencdo do conhecimento, mas o lugar mais do que privilegiado no qual as ideias
novas, O pensamento e novas pesquisas seriam incentivadas e teriam seu espaco
reservado para acontecerem. Neste sentido, o ideario de Humboldt enfatiza que é apenas
a ciéncia e o conhecimento que se origina dentro das pessoas que podem moldar o
carater, e que deve ser o objetivo tanto do Estado quanto da humanidade produzir
carater e acdo, e ndo apenas conhecimento superficial.

Tais investigacdes ocorreriam na universidade, na qual Humboldt e
seus colegas reformadores buscaram transformar de uma instituicdo
escolastica onde varias geracoes de estudantes aprendiam os mesmos
assuntos candnicos nas mesmas interpretacdes aprovadas pelas
autoridades eclesiasticas e seculares, para uma universidade moderna
onde o ensino é baseado em pesquisas contemporaneas e promove
pesquisas avangadas. (Steiner, 2015, p.454)

Segundo Kitchen (2013), os reformadores se inspiravam, igualmente, no
elevado conceito de Kant dos direitos e obrigacoes individuais, e do interesse pessoal
fundamentado. Assim, a reforma educacional ndo apenas reestruturava quem tinha o
acesso a universidade, modificando, por exemplo, como veremos, o processo de

ingresso nela, mas também tinha como objetivo uma profunda transformagdo da propria



23

educacdo em si, que passava de uma mera estrutura formadora de novos trabalhadores,
para novos cidaddos livres pensadores, autbnomos e responsaveis, conforme o ideal
kantiano. Ainda conforme Kitchen:

O cidaddo, como individuo, atingiria a maioridade, atingiria o seu
pleno potencial, livre das restricdes de uma sociedade hierarquica,
livre para desenvolver os seus proprios talentos e suas habilidades,
livre para contribuir para o bem comum. O absolutismo iluminado do
antigo regime seria substituido pelo absolutismo esclarecido do eu,
que residia no coracdao do humanismo liberal da era burguesa (2013, p.
36).

O grupo de Humboldt planejou e fundou, em 1809, a Universidade de Berlim,
que ja trazia em sua estrutura curricular e hierarquica toda a proposta reformista destes
humanistas. “Humboldt imaginou uma universidade como um lugar onde cada aluno
poderia embarcar em wuma busca intelectual independente, realizando suas
potencialidades unicas” (Steiner, 2015, 460). A Universidade de Berlim representava
um novo modelo de academia que tinha como sua principal caracteristica a valorizagao
da formacao humanistica, representada pela valorizacdo do curriculo da Filosofia e das
Artes, somada a valorizacdo e o investimento em pesquisas. A faculdade de Filosofia e
Artes (entre as outras faculdades de Medicina, Direito e Teologia) passou a fazer parte
integrante dos curriculos dos demais cursos oferecidos pela Universidade. Em outras
palavras, todos os académicos, das mais diversas areas e dos mais diversos cursos,
deveriam passar por disciplinas ministradas pela Faculdade de Filosofia e Artes. Estas
exigéncias correspondiam aos ideais humanistas, como citados acima, e faziam
referéncias diretas ao pensamento filos6fico de Immanuel Kant, o qual defendia que
uma adequada educagdo, voltada para o correto uso da liberdade e da razao, traria
progresso para toda a humanidade, e consequentemente, correspondia aos ideais liberais
e romanticos, presentes no projeto da unificagdo alema.

Outro importante ponto a se destacar, assim, como ja dito acima, a reforma
educacional promovida por Humbolt e seus colegas ndao apenas visava o ensino
superior, mas objetivava a mudanca de todo o sistema educacional. Como lembra
Steiner (2015):

A reforma universitaria, entretanto, foi apenas uma das mais
audaciosas e internacionalmente visiveis partes das reformas e
transformou todo o sistema educacional estatal, incluindo os Ginasios,
ensino elementar e secundario. (p. 454)

Assim, a reforma do sistema educacional prussiano realizada durante o

mandato de Humboldt como ministro também incluiu uma reorganizagdo das escolas



24

secundarias e do Gymnasium®. Neste contexto filésofo Fichte ja abordava em suas
palestras o papel da reforma que compreendia todo o sistema educacional prussiano
comecando com as escolas elementares e terminando com as universidades.
Esclarece-nos Steiner (2015) que

Assim como Pestalozzi, Fichte acredita que o objetivo principal da
educacdo é construir o cardter de uma crianca e garantir que o amor
pelo aprendizado e a vontade de criar, quando a crianca crescer, se
transformem em tracos de carater estaveis. Como o préprio Fichte
colocou a nova educacgdo, de fato, visa especial e diretamente apenas
estimular a atividade mental regular e progressiva. O conhecimento
(...) resulta apenas incidentalmente e como uma consequéncia
inevitavel. (p. 459)

O proprio Humboldt e seus colaboradores, incluindo F.A. Wolf, Johannes
Schulze e Johann Wilhelm Siivern, procuraram reformar o Gymnasium de forma a
colocar maior énfase nas linguas e literaturas classicas. Neste sentido, a busca por uma
renovacao no ensino e, particularmente no ensino basico e fundamental, foi, como
definiu Gunlasch (2012), um dos principais fatores a promover a insercao da psicologia
como disciplina do curriculo secundarista. Esse novo modelo de educacdo teve
impactos diretos na maneira como disciplinas como a psicologia foram incorporadas ao
curriculo académico. Embora a psicologia ainda estivesse profundamente ligada a
filosofia e a teologia, as reformas educacionais permitiram que ela comecasse a se
destacar como uma area de estudo separada, embora fosse ainda marginalizada em

relacdo as ciéncias naturais estabelecidas, como a fisica e a biologia.

1.2 O PAPEL DA PSICOLOGIA NA REFORMA EDUCACIONAL ALEMA

Para compreendermos o surgimento da Psicologia como uma pretensa ciéncia
em 1879, através da fundacao do primeiro laboratério experimental de Psicologia e do
primeiro Instituto de Psicologia na Universidade de Leipzig por Wilhelm Wundt, sera
necessario remontar alguns elementos que propiciaram e favoreceram, o surgimento
deste projeto no cenario alemdo do final do século XIX. Ndo é possivel falar de
Psicologia, sem mencionar seu passado como uma disciplina filoso6fica, e tdo pouco é
possivel falar da relacdo da Psicologia com a Filosofia sem mencionarmos como esta

ciéncia recebeu um papel de destaque na formacao académica como um todo no projeto

> Gynasium foi o nome dado as instituigbes que promoviam uma preparagdo para as Universidades.
Podemos considerar algo andlogo ao Ensino Médio atual no Brasil. A inovacdo trazida por esta
instituicdo foi revoluciondria, pois buscava dar um ensino preparatério de qualidade e acessivel a todos,
sem distincdo de classes, a fim de universalizar o acesso as Universidades.



25

de reforma educacional alemdo. Este projeto esta profundamente ligado ao projeto de
uma nacdo conduzida por ideais liberais e humanistas, tendo como pano de fundo a
ideia de uma nacdo moderna, progressista e, de certa maneira, vanguardista na Europa.
Se o adagio bem conhecido de Ebbinghaus a respeito da Psicologia diz que esta é uma
disciplina de um “passado muito longo, mas de uma curta histéria®” é verdade também
que pouquissimos conhecem a respeito do longo passado desta disciplina,
principalmente no que diz respeito a relacdo da Psicologia com a Filosofia e, em
especifico, dentro do cendrio alemdo da segunda metade do século XIX. Portanto,
buscaremos aqui tracar uma relacdo historica entre a Psicologia e a Filosofia, em
especifico a relacdio que tem seu inicio na reforma educacional promovida por
Humboldt e o lugar dado a esta para a Psicologia, culminando na necessidade de se criar
Institutos especializados para esta nova ciéncia. Desta forma, buscaremos, como meta
maior deste capitulo, explicitar como o surgimento da Psicologia neste cendrio esta
indissociado a proposta da Fenomenologia de Edmund Husserl.

Para compreendermos pois o surgimento da Psicologia, sera necessario retomar
o contexto histérico e politico acima elencado, a saber, as diversas reformas ocorridas,
inicialmente no Reino da Prussia, no inicio do século XIX e como estas, aos poucos,
foram sendo inseridas nos demais reinos pertencentes a Confederacdo Alema até a
unificagdo destes no atual Estado Alemdo que apenas se daria em 1871. As reformas
que pretendiam reformular as diversas instancias do Estado também atingiram a prépria
educacdo (como descrito na secdo anterior) e tiveram impacto direto na forma como o
contetdo filosoéfico foi elevado a prioridade. Tais ideais, por sua vez, tem sua origem no
Aufkldrung, a versao alema do Iluminismo francés. Enquanto os ideais iluministas
foram rechacados inicialmente pelas universidades francesas, nas universidades alemas,
ao contrario, tiveram um campo fértil para se desenvolver, ajudados principalmente
pelos ideais reformistas. Cabe ressaltar que neste contexto a redescoberta da psicologia
pelos intelectuais alemdes foi ao encontro dos interesses daqueles que buscavam reunir
diversos conhecimentos dispersos como por exemplo a caracterologia, a fisiognomonia,
a memoria e a percepgao 6tica em um tnico campo de estudo que passou a ser chamado
de Psychologia’ conforme nos aponta Gunlach (2015). Ainda em meados do século

XVIII, Christian Wolff (1679-1754) buscou estabelecer alguma organizacao deste

® Ebbinghaus, 1908.
7 Esta nomenclatura é uma adaptagdo neolatina no termo original em grego yuyoloyia. A énfase no uso de
termos originalmente gregos ndo é meramente ao acaso. A tentativa de evitar termos latinos demonstrava
uma intencdo de se afastar do latim tradicionalmente associado as igrejas cristas.



26

nascente campo, publicando os manuais de Psychologia empirica (Wolff, 1732, apud
Gunlach, 2015) e Psychologia rationalis (Wolff, 1734, apud Gunlach, 2015). Nestes
tratados, ja se pensava na necessidade de uma psychometria, ou seja, em métodos que
possibilitassem a medi¢do dos fendOmenos mentais para, por sua vez, adequar este novo
campo do conhecimento as exigéncias de padrdes cientificos defendidos ja a época por
Issac Newton e Galileu Galilei. Nos anos iniciais do século XIX, a psicologia se tornara
um assunto de interesse académico e publico, tendo afetado por isso mesmo ndo s6 0s
estudos académicos como também a propria literatura, em especial o Romantismo
Alemao, como ressalta Bell (2005):

Durante o século XVIII e inicio do século XIX na Alemanha, a
psicologia cresceu de um ramo menor da doutrina filoséfica para um
dos pilares centrais da cultura intelectual. No processo, a base
evidencial, a estrutura teérica, as formas de articulagdo e o status da
psicologia, tanto como disciplina cientifica quanto como fenémeno
cultural, assumiram uma forma reconhecidamente moderna. Tornou-se
um elemento fixo nos curriculos das universidades alemas, um assunto
em debate publico e académico e um fendmeno de publicacdo popular,
com colecdes de histérias de casos, periddicos e histérias de vida
factuais e ficcionais aparecendo em nimeros cada vez maiores. ( p. 1,
traducdo nossa)

Esse crescente interesse pela Psicologia no cenario alemdo do inicio do século
XIX, inicialmente teve a forma da abertura a discussdao de diversos temas relacionados
aos aspectos subjetivos humanos, para depois se tornar uma espécie de grande area do
conhecimento que reunia diversos tipos de saberes desconectados entre si. Isso tornou
este “novo” campo de grande interesse entre aqueles que buscavam refundar o proprio
projeto de estado-nacdo. A psicologia passou entdo a ser utilizada como uma parte
fundamental da reforma educacional humboldtiana, e foi incluida como parte integrante
do curriculo das escolas e universidades, como veremos a seguir. £ importante ressaltar,
porém, que a propria criacao da disciplina de psicologia se deve as caracteristicas
especificas pelas quais os ideais iluministas chegaram nas universidades alemas. Como
aponta Gundlach (2015)

A reorganizacdo das universidades alemas nao foi tdo drastica quanto
na Franca, onde as universidades foram abolidas durante a Revolucdo.
Mas as reformas na Alemanha tiveram consequéncias significativas
para a Faculdade de Filosofia e para a psicologia. N6s assistimos a
criacdo de uma disciplina com o nome de psicologia (p. 140).

E relevante ressaltar, portanto, a importancia que teve a criacao de uma nova
disciplina com o nome de Psicologia, no contexto académico e educacional alemdo. Na

verdade, apenas analisando sob este prisma, ou seja, sobre a importancia que a



27

institucionalizagdo que a Psicologia recebeu neste cenario, é que é possivel
compreender as razdes do primeiro laboratério e do primeiro Instituto de Psicologia ter
florescido em terras germanicas. Paralelamente, a formulacdio da propria
Fenomenologia traz, em seu bojo, circunstancias que coincidem com a criacao destes
espagos institucionais, como buscaremos demonstrar a seguir.

Antes de prosseguirmos com a analise do surgimento da disciplina psicolégica,
se faz mister igualmente realcar a mudanga ocorrida dentro do espago académico das
universidades alemds. Sobre isso, vale a pena lembrar que a grande maioria das
universidades fundadas ainda na Idade Média (entre os séculos XIII e XV) possuiam
uma estrutura bastante rigida e tradicional. Eram formadas geralmente de quatro
faculdades que formavam seus pilares: a faculdade de Teologia, de Direito, de Medicina
e de Filosofia. Esta udltima era reconhecida como uma propedéutica para as demais e
nao era considerada como formadora de nenhuma profissdo em si. Dito de outra forma,
passavam pela Faculdade de Filosofia todos aqueles que seguiam carreiras tanto no
clero, como nas areas do direito ou medicina. As faculdades de Filosofia, antes das
reformas educacionais da Prdssia, tinham, portanto, pouca proeminéncia, e,
invariavelmente, recebiam, por isso mesmo, poucos recursos financeiros.

Aqui cabe ressaltar que, como o projeto reformador educacional previu uma
maior intensificacdo na formacao do pensamento reflexivo e na formagdo humanistica,
a faculdade de Filosofia comecou a receber uma revalorizacdo de seu papel dentro das
proprias estruturas das universidades alemds. Como ja dito anteriormente, essas
medidas ja eram defendidas por diversos outros pensadores como Kant e Fitche, porém
é s6 neste contexto politico e académico especifico das reformas educacionais que seria
possivel levar ao cabo tais intentos. As faculdades de Filosofia, neste novo contexto,
receberam uma particular fungao, qual seja, a de formar os futuros professores ginasiais,
0s quais, por sua vez, estariam encarregados de formar os futuros estudantes
universitarios. Foi exatamente por esta faculdade ter se tornado o centro de formagao de
professores, que a Psicologia encontrou um espaco fecundo e oportuno para crescer,
junto, inicialmente, as faculdades de Filosofia dentro da estrutura organizacional das
universidades alemas.

Conforme ja fora dito anteriormente, a reforma "humanista" teve repercussao
nos niveis educacionais anteriores ao ensino superior, e a mais notavel delas foi a
criacdo do Gymnasium, cuja principal fungdo era preparar seus alunos para a entrada na

universidade através da obtencdao de um diploma (o Abitur). O Abitur certificava o



28

aluno e possibilitava o ingresso deste em qualquer universidade alema. Esta foi uma
forma de tornar o acesso as universidades mais abrangente, de forma a tornar todo e
qualquer jovem alemado, que tivesse suas competéncias selecionadas pelo Gymnsium,
apto para se tornar um estudante universitario. Essa padronizacao dos curriculos do
ensino médio ira influenciar diretamente a formacao dos futuros professores ginasiais,
que passaram também a ser submetidos a avaliagdes padronizadas, através de curriculos
pré-determinados pelos proprios agentes publicos. Como ressalta Gundlach (2006):

Os exames eram aplicados nas universidades por professores
universitarios, porém de acordo com leis estatais e sob a supervisdo de
um comité de representantes do estado. Assim, o estado legislava
segundo suas necessidades e controlava o acesso a um grande nimero
de profissdes importantes, que agora ganhavam mais uma categoria.
(p. 69, traducao nossa)

Desta forma, o representante estatal para a educacdo era capaz de controlar
tanto o acesso as universidades, ao regular o que seria cobrado no exame que conferia o
Abitur, como era também o responsavel por ditar quais seriam o0s assuntos que
constituiriam os exames a serem aplicados aos futuros educadores ginasiais. Essa foi a
formula encontrada pelos reformadores para garantir que tanto estudantes dos
Gymnasiums como seus professores, tivessem sua formacdo em um mesmo tipo de
curriculo estatalmente controlado.

E neste contexto, de obrigatoriedades de contetido a serem ministrados nos
cursos ginasiais que a Psicologia entra “em cena”, conforme também descreve

Gundlach:

Os aspirantes a professor de Gymnasium, tinham que provar seu
dominio em assuntos que eles iriam ensinar, mas também de outros
assuntos considerados indispensaveis para sua futura profissdo. Entre
esses estavam a ética, psicologia e pedagogia, esta tltima geralmente
considerada como sendo baseada nas outras duas. (2015, p. 141)

Nas avaliacoes que habilitavam o estudante ginasial a receber o Abitur,
ganharam destaque dois assuntos que deveriam compor a disciplina de filosofia, a
saber: a logica e a psicologia. Nesse momento, a psicologia ainda era composta de
diversos conhecimentos dispersos que, grosso modo, poderiam ser considerados dentro
do escopo da Filosofia. Esta padronizacdo da formacao dos estudantes do Gymnasium
foi realizada através de um decreto ministerial de 1825, o qual, inclusive, especificava
topicos a serem tratados durante as aulas de psicologia, como “sensacdes a partir dos
sentidos externos, a faculdade imaginativa, a memoria e outras faculdades mentais; a

associacdo de ideias; a diferenca entre ideia, pensamento e conceitos, etc.” (Neigebaur,



29

1835, p. 122, apud Gundlach, 2015, p. 143). O edito ministerial fora realizado apos
consultas aos mais eminentes filésofos prussianos da época, a saber, Hegel e Herbart,
que foram unanimes em sugerir a adogdo da disciplina psicol6gica entre os estudantes
do Gymnasium, como uma espécie de disciplina propedéutica a filosofia.

Esta escolha pela inclusdo da disciplina de psicologia nos curriculos dos alunos
secundaristas do Gymnasium refletia os ideais daquela mesma reforma educacional
promovida por Humboldt e seus correligionarios. A inclusdo da psicologia como uma
tematica propria deste circulo educacional evidenciava a proposta de uma busca pela
transformacdao do pensamento e das capacidades reflexivas destes estudantes que se
preparavam para o ingresso nas Universidades. Assim, como defendido por Gundlach
(2015), a psicologia, antes de se tornar uma ciéncia, com um corpus teérico genuino e
consolidado, foi concebida como uma disciplina, cujos objetivos eram tdo somente
corresponder a funcdo burocratica, a qual, segundo se acreditava, corresponderia aos
ideais defendidos pelo projeto reformador visando a constru¢ao de uma educagao para a
construcdo do homem “livre” e “responsavel”. Assim, podemos compreender que a
presenca da psicologia, tanto nos niveis de ensino médio, quanto posteriormente, nos
niveis superiores, fora introduzida de maneira politica e ideolégica. Contudo, foi a partir
dessa sua valorizacdo como disciplina presente nos cursos secundaristas, que foi
possivel pensa-la também como um campo autdonomo e cientifico..

Assim, a medida que a reforma educacional encabecada por Humboldt se
estendia a toda a Alemanha, outras questdes decorrentes desta surgiam: devido a
crescente necessidade de professores que viriam a atuar nos Gymnasiums, surgia
igualmente a necessidade de professores académicos, ou seja, professores que
ensinassem psicologia nas Universidades, e assim, surgiu, igualmente, a necessidade da
institucionalizacdo da psicologia como uma area de estudo, nas universidades alemas.
Contudo, a principio, ndo foram criadas catedras (vagas) nas Faculdades de Filosofia e
Artes destinadas a psicologia exclusivamente, mas sim, foram repartidas as ja existentes
catedras destinadas aos professores de filosofia, aos demais professores de psicologia e
pedagogia que, aos poucos, comecavam a se interessar cada vez mais pelo “novo”
campo de atuacao.

Neste momento, a Psicologia era ainda considerada um campo de estudo
dentro da Filosofia e, salvo algumas excecdes, poucos filésofos a encaravam como um
campo autonomo a ser desenvolvido. A solucdo encontrada, neste contexto, foi a de

dividir as catedras ja existentes de Filosofia em outras catedras que compunham estes



30

novos saberes a serem ensinados em suas Faculdades. Assim, as antigas catedras de
Filosofia passaram a ser denominadas catedras de “filosofia, psicologia e pedagogia”
(cf. Gundlach, 2015). Tal medida foi satisfatéria naquele momento, em que as
faculdades de Filosofia passavam por diversas mudancas. Contudo, como veremos, essa
“solucdo” ira acabar por criar uma grande tensdo, na primeira e segunda década do
século XX, que se manifestara, precisamente, na necessidade de separacdo entre
Filosofia e Psicologia.

Seguindo as consequéncias das reformas educacionais promovidas pelos
reformistas, a medida em que a Psicologia tornava-se um campo de interesse
pesquisadores oriundos de outras areas das ciéncias, como por exemplo aqueles vindos
da fisica e da fisiologia, tiveram as condi¢des para que seus estudos e interesses
encontrassem nessa nova ciéncia uma nova oportunidade para serem reconhecidos.
Muito embora a maioria destes ndo considerasse o que realizavam especificamente
“psicologia”, estes contribuiram significativamente para a fundacdo do campo da
psicologia experimental. Entre alguns exemplos, estio Weber, que era professor de
anatomia e fisiologia, Fechner, que era professor de fisica, Helmholtz, o qual fora
professor de fisiologia e de fisica e o proprio Wundt, que iniciou sua carreira académica
como professor na Faculdade de Medicina. Houve ali pois, interesse em ocupar as
novas vagas disponiveis nas Faculdades de Filosofia por nao fildsofos, vagas estas que,
até aquele presente momento, eram ocupadas apenas por filésofos “puros”, e que
tinham feito suas carreiras apenas na Filosofia.

Portanto, a medida que surgia a necessidade da institucionalizacdo da
Psicologia nas Universidades alemas, decorrente da demanda por professores ginasiais
que deveriam lecionar o conteudo psicolégico nos Gymnasiums, comecou igualmente
uma disputa, a principio velada, pela forma que o campo da psicologia passaria a ser
organizado, tanto tedrica como institucionalmente. Esse crescimento do interesse pelos
estudos dos fendomenos psiquicos, também por “nao filésofos”, comegou a criar certas
dificuldades referentes a ocupacdo das catedras, até entdo destinadas, exclusivamente, a
filésofos. E importante notar, porém, que neste momento, havia pouco ou quase
nenhum interesse em se pesquisar - principalmente por parte dos filosofos - materiais ou
pesquisas no campo da Psicologia, que ndo passassem de manuais a serem utilizados
pelos estudantes universitarios nos exames estatais. Havia ai um verdadeiro “vacuo” a
ser preenchido por aqueles que ainda pensavam na Psicologia como um campo

autbnomo, ou um campo a ser construido, o que ndo parecia ser o caso dos filésofos



31

que, como dito, cumpriam apenas uma obrigacdo “burocratica” decretada pela estrutura
governamental da época. Esse cendrio comeca a mudar quando, para fomentar
pesquisas nas universidades alemds, o Estado comeca a incentivar a criacdo de
Institutos especializados junto as estruturas ja existentes das Faculdades. Como ressalta
Gundlach:

As universidades alemds criaram, no século dezenove,
estabelecimentos inovadores que até entdo nao faziam parte das
universidades europeias: laboratdrios e institutos. Isso produziu uma
enorme explosdo nas ciéncias e disciplinas que conseguiram assegurar
o financiamento publico de tais instituicdes. A competicdo entre os
diferentes estados alemdes pelas melhores universidades resultou em
um rapido avanco desse novo tipo de estabelecimento de pesquisa
(2015. p. 150, grifo nosso).

Foi neste contexto de expansdo do financiamento publico para pesquisas e do
crescente interesse por parte dos pesquisadores de fora da Faculdade de Filosofia, que
surgiu a possibilidade de se criarem laboratérios de Psicologia. Assim, o recém
assumido professor da catedra de “filosofia, psicologia e pedagogia” em Leipzig, para
dar continuidade aos seus estudos iniciados nos laboratérios de fisiologia, Wilhelm
Wundt, decide fundar o primeiro laboratério de Psicologia de que se tem historia, o qual
se tornard, posteriormente, no primeiro Instituto de Psicologia do mundo (Araujo,
2010). A criacdo do Laboratério de Psicologia na Faculdade de Filosofia de Leipzig,
logo seguiu-se a fundacdao do segundo Laboratorio de Psicologia do mundo, na mesma
universidade, s6 que na Faculdade de Medicina. Esse fato, por si sg, ja demonstra como,
desde o surgimento da institucionalizacao da Psicologia, ja havia uma disputa interna
acerca de sobre quais fundamentos deveria ser erigido esse novo “edificio do saber”. O
novo campo de pesquisa adotava experimentos com métodos oriundos das ciéncias
praticas, como a fisiologia e Optica, por exemplo, mas buscava evidenciar algumas
conclusodes de ordem subjetiva e empirica. O crescimento que se deu dentro e fora da
Alemanha (nesta época ja unificada em um tnico Estado) dos diversos laboratérios
levou a outra cisdo, agora dentro da prépria Faculdade de Filosofia. Se antes ja havia a
divisdo das catedras de Filosofia, em catedras de “filosofia, psicologia e pedagogia”,
com a ascensdo destes laboratérios e institutos, a Psicologia passou a ser cada vez mais
associada as pesquisas experimentais e cada vez menos aos conteudos ensinados de
forma obrigatdria nas prelecdes das Faculdades de Filosofia.

De repente, tornou-se dificil para os filésofos conseguir uma indicagdo
para aquelas cadeiras de filosofia associadas a um tal instituto ou
laboratério. Como as maiores universidades alemds nessa época
tinham duas ou até mesmo trés cadeiras de filosofia, foi criada uma



32

divisdao informal de trabalho, de acordo com o modelo de Leipzig,
sendo uma cadeira especifica para metafisica e histéria da filosofia, e
outra para psicologia, pedagogia e légica. Entretanto, essa separacdo
ndo era oficial, e a principal denominagdo dessas cadeiras continuou
sendo de “filosofia”. (Gundlach, 2015, p. 153)

Tal dificuldade passou a refletir uma verdadeira cisdo entre os filésofos
“puros” e os psicdlogos que passaram a ser aceitos nas catedras de Filosofia, mesmo
que possuidores de algum conhecimento filos6fico. Contudo, ainda havia muita suspeita
sobre estes psicélogos “hibridos” que possuiam alguma formacao filos6fica, mas que
manifestamente ndo tinham interesses em pesquisas filos6ficas - antes, aproveitavam-se
das estruturas das Faculdades de Filosofia, para dar vasdo aos seus interesses nos
estudos de pesquisa experimental. Foi exatamente neste contexto que surge uma
situacdo conflituosa em uma das principais universidades da Alemanha, a Universidade
de Marburg em 1912. Este evento foi o verdadeiro estopim em um barril de pélvora,
pronto a explodir diante das tensdes crescentes entre filésofos e psic6logos, no inicio do
século XX. A relacdo deste evento com o proponente da Fenomenologia, e qual a
relacdo desta nova escola filoséfica e a contenda entre Psicdlogos e Filosofos, sera

objeto de nossa investigacdao na proxima secao.

1.3 O SURGIMENTO DA PSICOLOGIA EXPERIMENTAL, DO PSICOLOGISMO E
A QUERELA DA CATEDRA

Enquanto crescia o interesse de pesquisadores nao-filosofos na psicologia
experimental, ndo havia nenhum interesse por parte dos filésofos em se aprofundarem
nesta atividade. A maioria dos filésofos, durante boa parte do século XIX ou ndo tinham
interesse pela disciplina, ou ainda assistiam de maneira pouco temerosa os avancos da
“nova ciéncia”. Diversos daqueles pesquisadores que viriam a constituir os primeiros
Institutos de Psicologia nas universidades alemds, possuiam uma formacao
majoritariamente filos6fica. Sdo os casos dos académicos com dupla formagdo (ao
menos, uma delas, na filosofia) tais como Wundt, Miiller, Kiilpe, Stumpf e Ebbinghaus.
Tal fato, ou seja, a dupla formacao, talvez ajude a explicar por que os avancos dos
“psicélogos” eram vistos de maneira tdo pouco ameagadora por parte dos filosofos. Na
verdade, houve fil6ésofos que viam com bons olhos os avancos da nova ciéncia
psicologica e que até mesmo comecaram a pensar a psicologia como uma disciplina
propedéutica da propria filosofia, conferindo-lhe tal importancia ao ponto de colocarem

toda a filosofia como uma espécie de disciplina subordinada. Estes eram conhecidos



33

como “psicologistas”. O psicologismo possuia diversos adeptos entre 0s mais
proeminentes filésofos da época, que acreditavam que os avangos da ciéncia psicologica
poderiam ajudar a explicar a fundacdo da filosofia, incluindo ai, a fundacdo da prépria
l6gica. Para estes, a légica, uma dos principais ramos da Filosofia, era mera “fisica do
pensamento” (Lipps, 1880, 530) e que suas leis poderiam ser descritas através de
generalizacOes empiricas da razdo humana. Neste sentido, a psicologia se colocava
como uma ciéncia capaz de explicar e fundamentar a prépria l6gica, subordinando a ela
a légica e, por consequéncia, toda a filosofia. Este era o ideal psicologista que animava
estes filosofos que viam na nova ciéncia psicolégica a possibilidade da superagao da
metafisica.

Os psicologistas, que defendiam que os diversos temas filoséficos, como a
l6gica ou a metafisica, poderiam ser compreendidos e analisados sob o ponto de vista
psicologico, cresciam como uma forte corrente dentro da prépria filosofia, e ganharam
diversos adeptos, como Brentano, o citado Ebbinghaus, Lipps e, durante algum tempo,
o proprio Edmund Husserl. Esta conexdo nos é particularmente importante, ja que é no
contexto do crescimento da Psicologia que o interesse pelo psicologismo também cresce
no meio filos6fico. Como buscaremos demonstrar, a propria mudanca filoséfica frente
ao psicologismo, ocorrida no inicio da carreira académica de Husserl, reflete uma
mudanca ndo apenas em relacdo as bases psicologistas da Filosofia, mas também a
defesa de um interesse pessoal e coletivo, que buscava evitar que a Filosofia fosse
“engolida” ou mesmo substituida pela Psicologia Experimental nascente ao final do
século XIX. Portanto, nossa principal hipdtese aqui é a de que ha conexdes histéricas e
filoséficas suficientes para sustentar a tese de que a Fenomenologia se constituiu, ao
menos na origem, como uma resposta filosoficamente robusta frente a ameaca que a
Psicologia Experimental oferecia a propria Filosofia — institucional e teoricamente.

Assim, a critica ao psicologismo, tdo bem estabelecida por Husserl em suas
Investigagbes Ldgicas, e sobremaneira nos Prolegbmenos (o primeiro volume das
Investigagdes Ldgicas), pode-nos dizer ndo apenas sobre seu posicionamento teorico,
mas sobre seu posicionamento “politico” e académico frente ao avanc¢o das tomadas de
catedras antes destinadas aos filosofos de maneira exclusiva, que foram, pouco a pouco,
sendo “repartidas” aos novos psicélogos experimentais. Um movimento de negacgao a
esta ocupacdo surgiu tanto filosoficamente quanto institucionalmente nas primeiras
décadas do século XX. Neste contexto, propomos descrever o surgimento da

Fenomenologia como uma resposta teorica e filosofica a propria tentativa de imposicao



34

da psicologia experimental, atacando-lhe os limites e excessos, a0 mesmo tempo em
que também buscou demarcar as “fronteiras” entre ambas, muito embora tal relacao,
entre a psicologia e fenomenologia, jamais tenha deixado de existir (Martin, 2020).

Kusch (1995) ira ressaltar que este “papel hibrido”, desempenhado pelos
primeiros psicologos com formacao filosofica, ira revelar e evidenciar a dificil tarefa de
emancipacdo da Psicologia — enquanto uma pretensa ciéncia naturalista — das suas
origens filosoficas, ao mesmo tempo em que estes buscavam se aproveitar de uma
oportunidade gerada pelo interesse neste novo campo de estudo.

Um novo campo cientifico passou a existir apenas uma vez que um
novo ‘papel profissional’ foi criado. No caso da psicologia, o novo
papel resultou de um ‘papel hibrido’: os fundadores da nova
psicologia fundaram eles mesmos uma situacdo onde, de um lado, a
fisiologia se aproveitou da posicdo mais elevada que a filosofia e, do
outro, onde as condicdes de competicdo era melhores na filosofia do
que na fisiologia (Kusch, 1995, p. 125, traducdo nossa).

Desta forma, foram criados os diversos Institutos de Psicologia por parte dos
primeiros psicologos, dentro das Faculdades de Filosofia, mas com uma forte
caracteristica experimental, fisioldgica e, principalmente, psicologista. Em outras
palavras, a Psicologia que nascia ndo apenas pretendia se tornar uma ciéncia autdbnoma,
mas também, uma substituta a Filosofia, em suas versdes mais radicais, ou quando
menos, uma fundamentacdo experimental de toda e qualquer forma de pensamento,
tendo como objetivo subordinar a Filosofia a Psicologia. A partir da institucionalizacao
da Psicologia, realizada através da criacdo do Instituto de Psicologia e do Laboratério
de Psicologia em Leipzig, e depois o mesmo nas universidades de Berlim, Gottingen e
Wiirzburg (cf. Araujo, 2009), houve um crescente sucesso da Psicologia Experimental,
dentro do ambiente universitario e fora dele. Este crescimento aumentou a disputa pelas
catedras de Filosofia e foi tida, por parte de diversos filésofos, como um ataque a
propria Filosofia. A Psicologia, enquanto uma disciplina autbnoma e experimental
ganhava proeminéncia e interesse das autoridades educacionais do governo alemao, sem
que, contudo, houvesse o interesse da separacao institucional das disciplinas de
Filosofia e Psicologia por parte destes agentes. Ha de se supor uma “negligéncia
proposital” por parte das autoridades educacionais alemas ao nao diferenciar as catedras
entre as duas disciplinas, o que levou estas a serem disputadas por diferentes
professores, das duas areas.

Contudo, para fazer frente a estes avancos dos psicélogos experimentais, e em

oposicdo a ideia de uma naturalizacdo da Psicologia, insurgiram-se aqueles fil6sofos,



35

também conhecidos como “filésofos puros”, que se organizaram - tedrica e
politicamente — contra as tentativas de colocarem a psicologia sob a égide das ciéncias
naturais. Tal organizacdo institucional entre os filésofos alemaes foi original e, até certo
modo, inusitada, uma vez que eram raras tais manifestacdes conjuntas por parte dos
académicos da época.

O estabelecimento de laboratérios e institutos de psicologia
certamente impulsionou a ciéncia psicologica, mas gerou também
graves tensdes na disciplina, em que uma ruptura entre professores e
académicos, de outro, acabou produzindo comocdo e até mesmo
novos fendmenos sociais — como, por exemplo, professores de
filosofia participando de uma acdo coletiva (Gundlach, 2015, p. 155).

Tais filésofos buscavam reconquistar seu valor e sua importancia, a qual
haviam conseguido reestabelecer, a duras penas, apenas apos as reformas educacionais,
anteriormente citadas. Dividir este espaco com uma nova disciplina que, embora fosse
promissora, ndo tinha a criacdo de catedras (vagas académicas) proprias, mas
concorrentes com as catedras em Filosofia, fazia com que fosse necessaria uma
organizacdo teodrica e institucional para fazer frente a esse avanco da “nova” Psicologia.
Curioso é notar que tal insatisfacdo ja tinha se dado desde a fundagdo do primeiro
laboratério e instituto de Psicologia, em Leipzig, por Wundt, em 1879. Sobre esses
diversos filésofos insatisfeitos escreveu Kusch:

Embora esses criticos [os fil6sofos] diferissem amplamente em suas
préprias posicoes filoséficas, eles tinham uma crenca central em
comum: todos consideravam prejudicial a filosofia e ao seu progresso
que a psicologia experimental fosse considerada parte integrante da
filosofia. Em outras palavras, eles acreditavam que o papel do
filésofo, conforme sugerido pelo sucesso académico da psicologia
experimental, precisava ser purificado, ou seja, esses 'filésofos puros'
argumentavam que o papel do filésofo e o papel do psicélogo
cientifico deveriam ser separados um do outro e mantidos separados”
(1995, 157, tradugao nossa).

Foi assim que, com a reunido destes diversos fildsofos, e em especial aqueles
que protagonizaram o movimento contra a psicologia experimental enquanto parte
integrante da filosofia, surgiram diversas oposicoes, fossem aquelas feitas de maneira
institucional, fossem aquelas feitas de maneira tedrica. Aqui nos interessa, exatamente
esta relacdo intrinseca entre os fatos ocorridos nas universidades alemads, ou seja, a
crescente tomada das catedras em filosofia por parte dos psic6logos experimentais, bem
como as reacoes filosoficas; em especial, a fundacao da Fenomenologia, a qual possuiu,

desde sua concepcdo, uma forte marca antipsicologista.



36

Conforme Kusch (1995) diversos filésofos se incomodaram com as seguidas
tomadas de catedras por psicologos experimentais, contudo alguns se destacaram por
sua producdo enfatica contra o crescimento dessas, entre eles: Dilthey, Rickert,
Windelband e o proprio Husserl. Sobre Dilthey é digno de nota que boa parte de seu
trabalho foi uma tentativa de criticar a psicologia que ele denominava “explicativa” —
associada a psicologia experimental — ao mesmo tempo em que ele indicava a vantajosa
possibilidade de uma psicologia descritiva e analitica. Apds escrever seu famoso artigo
denominado “Ideias sobre uma psicologia descritiva e analitica” (Dilthey, 2008), o autor
entregou diversas coOpias deste manuscrito a outros filosofos. Entre as reacoes,
destacamos uma carta a Dilthey do fil6sofo Alois Riehl, que consideramos ilustrar bem
a insatisfacdo dos ditos “fil6sofos puros” ao crescimento da psicologia experimental:

Nado é apenas minha opinido, mas a opinido de muitos e bem
respeitados colegas - e de fato, dado seu julgamento critico adequado
sobre a importancia dos experimentos psicolégicos, certamente é sua
prépria opinido também - que os interesses de nossa ciéncia [ou seja,
filosofia] sdo severamente danificados pelo fato de que uma cadeira
filosofica ap6s a outra é entregue aos psicofisicos. E nosso dever
neutralizar essa condicdo e sua propagacdo. E é isso que pretendo
fazer com todos os meus poderes. Seria correto estabelecer cadeiras
separadas para psicofisica; mas é injusto contra os representantes da
filosofia que o sistema atual deva continuar - um sistema que levou a
uma situacdo em que alguns titulares de cadeiras filoséficas de
primeira classe degradam a filosofia na frente de um publico que é
incapaz de julgar por si mesmo. Eu sei disso por experiéncia prépria.
(Lessing, 1985 apud Kusch, 1995, p. 163, traducdo nossa).

E possivel, pois, compreender o envolvimento de Dilthey na empreitada contra
o crescimento da Psicologia Experimental, tanto tedrica quanto institucionalmente.
Contudo, Dilthey ndao chegou a participar do apice dessa disputa, a assinatura do
manifesto dos filésofos contra a psicologia experimental de 1913 — o qual teve como
estopim a nomeacdo da catedra da Universidade de Marburg, como veremos a seguir —
pois ele faleceu anos antes, em 1911. A presenca da filosofia de Dilthey e seu empenho
contra a tentativa de naturalizacao da psicologia foi sentida a época e, como o préprio
Husserl reconhecerd anos mais tarde, foi fundamental para a evolucdo da proépria
Psicologia Fenomenologica.

Antes da conhecida manifestacdo em forma de declaracdo, o contexto em que
se deu o desencadeamento deste, foi a ja citada “querela” envolvendo a nomeacao de
um psicélogo experimental para a catedra de filosofia na Universidade de Marburg, na
Alemanha. Curioso é verificar que, inicialmente, a proposta da universidade era criar

uma outra catedra, para que ndao houvesse uma contenda entre os campos de pesquisa.



37

Contudo, o Ministério da Educacdo repetidamente rejeitou tal proposta, alegando que a
“nova catedra se destinava mais a filosofia histérica e sistematica do que a psicologia”
(Kusch, 1995, p. 186, traducdo nossa). Chegou-se ao cume desta disputa, em 1912, com
a nomeacao de Erich Jaensch, psicologo experimental, para substituir a catedra de
filosofia da Universidade de Marburg, antes ocupada por Hermann Cohen, de formacao
filoséfica (Araujo, 2013). Assim, ap6s alguns anos de insisténcia e ap6s a aposentadoria
definitiva do entdo ocupante, o psicélogo experimental E. Jaensch assume a catedra do
fildsofo Cohen. Houve protestos estudantis, mas sem muita repercussdo. E digno de
nota a manifestacao do filésofo Natorp, feita em forma de artigo ao jornal Frankfurter
Zeitung, no qual ele coloca de maneira “enigmatica” que a escolha pelo psic6logo teria
motivagoes politicas (cf. Kusch, 1995, p. 187). A partir de entdo, Natorp, Husserl,
Rickert, Windelband, Alois Riehl e Rudolf Eucken, passaram a coletar assinaturas para
seu manifesto, enviando sua declaracdo a diversas universidades de lingua alema, tanto
na Alemanha, quanto na Austria e na Suica. Tais filésofos seguiam uma sugestdo do
proprio Husserl, a de que era necessario criar uma espécie de “sindicato dos filésofos”.
E possivel, pois, notar que a participacio de Husserl ndo foi apenas marginal, mas
fundamental para a concretizacdo do manifesto, bem como toda a sua necessdria
organizagao.

Esta acdo coletiva teve como resultado, no ano seguinte, em 1913, a publicacdo
do conhecido manifesto (Araujo, 2013) que teve como signatarios diversos fil6sofos,
totalizando 106 assinaturas, entre elas, a do ja citado Edmund Husserl. Alguns dos
trechos deste manifesto nos ajudam a compreender ndo apenas o cenario académico e a
preocupacdo de parte dos filésofos em ver a filosofia acabando relegada a discussdes
metafisicas, como se 1é neste trecho do referido manifesto (citado em Araujo, 2013):

Isso é ainda mais grave quando o campo da filosofia estd cada vez
mais se expandindo, e quando, exatamente em nossa €época
filosoficamente agitada, ndo se pode dar aos estudantes a oportunidade
de se orientar cientificamente junto aos seus professores também
sobre as questdes gerais relacionadas a visdao de mundo e a concepgao
de vida. (...)

Dito tudo isso, os signatarios consideram como sua obrigacdo apontar
para as faculdades de filosofia e também para as autoridades
educacionais as desvantagens decorrentes dessa situacdo para o estudo
da filosofia e da psicologia. Em nome do interesse comum de ambas
as ciéncias, deve-se atentar cuidadosamente para que a filosofia
preserve seu lugar na vida académica. (Araujo, 2013, p. 304)



38

Como se pode compreender, ha um misto de preocupacdes em relacao tanto a
prépria “sobrevivéncia” da filosofia, enquanto a um campo de estudo e de pesquisas
auténomo. Assim, nas entrelinhas do manifesto, e diante dos diversos fil6sofos que ja
haviam escrito contra o psicologismo, como Husserl, Dilthey, Frege etc, estava lancada
uma batalha ndo apenas institucional, mas também que possuia seus desdobramentos no
campo tedrico.

A luta tedrica em questdo, travada principalmente entre filésofos e os
psicologos experimentais, mas que possuiam também defensores entre os fil6sofos
empiristas, trazia a tona a questdo da possibilidade ou nao da fundagdo de uma ciéncia
do psiquico. Como a psicologia buscava, nesse momento histérico, a fundamentagao de
sua ciéncia, através da realizacdo de experimentos, tanto de ordem “fisica” quanto
“fisiol6gica”, sem uma devida preocupacdo com a construcgdo teorica e epistemologica,
tal “inversdao” na ordem da fundamentacdo teodrica da nova ciéncia comprometeu uma
maior clareza da Psicologia, principalmente no que concernia a sua independéncia do
campo filoséfico. Os psicologos experimentais, ao buscarem a fundamentacdo
materialista e fisioldgica dos fendmenos que até entdo tido apenas como fendmenos
psiquicos, ou seja, tratados como “ideais” e, portanto, tidos como da ordem do
metafisico por alguns filésofos; abriam entdo espaco para que contendas de ordem
tedrica, ldgica, epistemoldgicas e metodoldgicas ocorressem. Os psicélogos
experimentais, na tentativa de defenderem a possibilidade da fundamentacao teérica da
Psicologia, por um lado, acabavam por abrir a possibilidade de criticas, por parte dos
filésofos. Estes filosofos viam, na tentativa da fundamentacao teérica da Psicologia, um
verdadeiro ataque a Filosofia, em especial aquela Psicologia que buscava, no
empirismo, a propria “explicacdo” da fundamentacdo da logica. Este modelo teorico de
fundamentacdo da filosofia, através da psicologia experimental, o conhecido
psicologismo, por sua vez, fundamentava a visdao dos psicélogos experimentais que
tratavam a filosofia como se fosse apenas “fenomeno estritamente psiquico”.

Digno de nota, contudo, foi a reacdo de Wundt a declaracdo dos “fil6sofos
puros”. Wundt, j4 com mais de 80 anos, defendia a permanéncia da Psicologia junto a
Filosofia. Ele se manifestou, abertamente, contra uma Psicologia totalmente
experimental e desprovida de fundamentacdao filosofica solida. Era contrario,
igualmente, as tentativas de insercdo da Psicologia em outras faculdades que ndo na
filosofia, como, por exemplo, nas tentativas de colocar de maneira mais préxima as

disciplinas da medicina com a Psicologia. Publicou entdo um livro no qual expos estes e



39

outros argumentos, na tentativa de salvar o casamento entre a Filosofia e a Psicologia.
Na opinido de Wundt, “a psicologia era ‘tanto uma parte da ciéncia da filosofia quanto
uma Geisteswissenschaft empirica; e seu valor para a filosofia e as ciéncias empiricas
especiais reside em ser o principal negociador entre elas ‘(Wundt, 1913, apud Kusch,
1995, p. 192).

Passaria a ocorrer entdo, como decorréncia daquela “batalha das cétedras", e
em paralelo a ela, outra batalha de cunho tedrico, e que, conforme defendemos, sera o
que motivard Husserl a dar inicio ao seu projeto filoséfico, nominalmente, a
Fenomenologia. A participacdo de Husserl, de maneira alguma pode ser compreendida
apenas como um caso isolado ou uma acdo a qual Husserl foi levado de maneira
descomprometida. Ao contrario, é possivel supor a intima relagdo entre a Filosofia de
Husserl, sua Fenomenologia, a critica ao psicologismo e o proprio surgimento da
Psicologia enquanto ciéncia. A proeminéncia assumida pelo fil6sofo neste episédio,
apenas reforca nossa argumentacdo de que, ndo apenas Husserl era contrario a
edificacdo de uma psicologia naturalista, mas que também, como ele proprio buscou,
era favordvel a criacdo de uma teoria sélida capaz de fundamentar outro modelo de
ciéncia, no qual haveria um destaque significativo para a propria psicologia. Tal
psicologia, por sua vez, seria erguida e desenvolvida sob os auspicios de sua nascente

fenomenologia.



40

CAPITULO 2

2. ANALISE DO CONCEITO DE PSICOLOGIA FENOMENOLOGICA
NAS PRINCIPAIS OBRAS HUSSERLIANAS

O objetivo deste segundo capitulo é apresentar argumentos em defesa da tese
de que a Fenomenologia se constituiu em dois aspectos indissociaveis: 1) como uma
disciplina filosdfica, a partir de uma critica a Psicologia enquanto ciéncia experimental,
principalmente ao Psicologismo; e 2) como uma fundamentacdo das ciéncias do
Espirito e, em especial, como uma propedéutica a psicologia, uma Psicologia Tedrica e
Filosofica. Partimos de algumas analises e alguns comentadores sobre as principais
obras husserlianas. Elegemos para nossa andlise quatro das principais obras de Husserl,
as quais julgamos mais significativas para o problema: 1) Investigacdes Logicas, e em
especial seus Prolegomenos; 2) Filosofia como Ciéncia de Rigor; 3) Ideias para uma
Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenoldgica” de 1913 e em especial seu
terceiro volume (chamado de Ideias III); e 4) As licdes de 1925 (Hua IX) sobre a
Psicologia Fenomenolégica. Tais obras serdo analisadas buscando responder se
“podemos compreender a Fenomenologia de Husserl como uma proposta de
fundamentag¢do das Geisteswissenschaften e, portanto, da propria Psicologia?”. Em
outras palavras, subdividiremos a questdo em outras trés perguntas: a) “A
Fenomenologia husserliana foi uma resposta as questoes levantadas pela tentativa de
se naturalizar a Psicologia?”’; b) “A Fenomenologia pode ser considerada uma
proposta de fundamentagdo metodolégica para as Geisteswissenschaften?” e c) “A
Fenomenologia pode ser considerada uma teoria psicolégica ou ainda uma espécie de
‘propedéutica a psicologia’, capaz de fundamentar esta ciéncia a partir de uma

descrigdo do seu objeto de estudo especifico?”.

2.1 0 CONCEITO DE PSICOLOGIA FENOMENOLOGICA

Estas serdo, portanto, as perguntas que buscaremos responder a partir da
analise das obras acima elencadas, assumindo, desde ja, que ndo pretendemos esgotar
todas as facetas de cada uma dessas obras. Contudo, buscaremos extrair os principais
pontos defendidos em cada um destes textos, sem negligenciar nenhum dos pontos que
podem oferecer dificuldades as hipdteses acima elencadas. Outros temas relacionados a

cada uma das obras serdo apenas citados quando for necessario e importante para



41

contextualizar o conteido, visando melhor esclarecer tais citacOes e a importancia
dessas frente aos temas de cada obra. Assim sendo, o que buscamos é compreender
como tais obras, uma vez abordadas sobre o prisma da tematica da fundamentagdo da
Psicologia, podem auxiliar-nos a compreender sob um novo angulo a obra husserliana e,
consequentemente, como seus escritos poderdo ser mais bem utilizados para um
eventual embasamento da ciéncia psicoldgica na forma de uma Psicologia Teoérica, tal
como definida na introdugdo deste trabalho.

Contudo, antes de darmos inicio as andlises de cada obra em particular, faz-se
necessario apresentar, ao menos de maneira geral, do que se trata o conceito de
Psicologia Fenomenolégica, e como podemos encontra-lo nas obras husserlianas. Parte
desta analise genérica, ja foi alvo do nosso trabalho anterior apresentado como
dissertacao de mestrado (Cormanich, 2017).

Seguindo nossas analises anteriores, rememoramos que a construcao e a
definicdo do conceito de psicologia fenomenoldgica em Husserl perpassa toda a sua
obra, e acompanha, passo-a-passo, a evolucdo de sua prépria filosofia. A propria
Fenomenologia tem sua origem na construcdo da critica ao modelo de psicologia
adotado a época de Husserl — como anteriormente citado. E, o proprio conceito da
psicologia fenomenoldgica também acompanha as transformacgdes e as “guinadas”
dadas por Husserl em sua prépria teoria.

Na sua primeira proeminente obra, as Investigacées Logicas, e mais
precisamente no volume VI (Husserl, 1988), Husserl caracteriza sua nova metodologia
como uma psicologia descritiva. Nao uma psicologia semelhante a seu predecessor e
mestre Brentano — uma psicogénese exaustiva dos fendmenos mentais — mas, como o
proprio Husserl se viu obrigado a elucidar, uma psicologia descritiva dos atos psiquicos
e também da clarificacdo das esséncias dos atos psiquicos. Sua andlise, portanto, ndo
buscava apenas uma descricdao dos conteuidos desses atos, mas visava, principalmente,
elucidar a prépria esséncia do ato psiquico, sua constituicdo e sua origem no carater
intencional da consciéncia, como veremos adiante. O método que Husserl comegara a
desenvolver nesta obra, e que ele levara a termo em outras obras posteriores, € o que
possibilitara a ele alcangar esse substrato da esséncia da vida psiquica. Esse método ele
denominou método fenomenoldgico. A fenomenologia até entdo constituida, resulta
dessa descricdo pormenorizada dos atos psiquicos, com a busca da evidenciagdo de suas
esséncias. Portanto, nesse primeiro momento, a psicologia descritiva de Husserl poderia

ser facilmente confundida com a propria fenomenologia. Neste estagio inicial, a



42

"psicologia descritiva" husserliana ja performa uma das fungdes centrais daquilo que
virlamos a definir como Psicologia Teoérica: a andlise conceitual e a elucidacdo das
estruturas essenciais (eidéticas) que devem anteceder e fundamentar qualquer
investigacdo empirica sobre o psiquico.

Mas a partir das Investigaces, Husserl comeca a pensar em outra formulacao
para a propria fenomenologia, buscando desfazer o possivel engano do qual era
acusado, ao tratar como quase sindnimos o0s termos ‘psicologia descritiva’ e
‘fenomenologia’. No seu artigo publicado na revista Logos, a Fenomenologia como
Ciéncia Rigorosa (Husserl, 1911/2007), Husserl visa estabelecer as diferencas entre sua
recém-fundada Fenomenologia e a ciéncia empirica psicologica. Segundo ele:

(...) na fenomenologia deparamos com uma ciéncia, cuja amplitude os
contemporaneos ainda ndo imaginam, e que, apesar de ciéncia da
consciéncia, ndo é psicologia: deparamos com a Fenomenologia da
consciéncia, oposta a Ciéncia natural da consciéncia. Como ndo ha de
tratar-se de uma equivocacdo casual, é de esperar de antemdo que a
Fenomenologia e a Psicologia devem estar proximas uma da outra,
referindo-se ambas a consciéncia, embora de modos diversos e em
“orientacdao” diversa, podendo dizer que a Psicologia interessa a
“consciéncia empirica”, a consciéncia na continuidade da Natureza, ao
passo que a Fenomenologia interessa a consciéncia “pura”, isto é, a
consciéncia na orientacdo fenomenoldgica (Husserl, 1911/2007, p.
19).

Esta distin¢do fundacional entre a "ciéncia natural da consciéncia" (psicologia
empirica) e a "Fenomenologia da consciéncia" (a ciéncia do puro) espelha com precisao
a distincdo entre a pesquisa empirica e o seu fundamento te6rico ndo-empirico. Neste
sentido, a Fenomenologia se apresenta como a candidata natural a preencher o papel de
Psicologia Teodrica para a psicologia empirica. Ao buscar essa diferenciacao, Husserl
pretende deixar claro os objetivos de sua nova ciéncia fenomenolégica, porém cria,
consequentemente, um outro problema que posteriormente ira buscar solucionar: se ha a
possibilidade de uma ciéncia empirica psicolégica, que estudarda a “consciéncia
empirica”, como entdo a fenomenologia — a ciéncia que estuda “a consciéncia pura” —
se relaciona com aquela? Esta questdao abre um novo campo de estudos para o proprio
Husserl, que passa entdo a se dedicar na elucidacao desse problema, o que resulta na
obra Ideias para uma Fenomenologia Pura e Para uma Filosofia Fenomenoldgica®

(Husserl, 1911/2014a). Nesta obra Husserl clarifica sua metodologia fenomenoldgica e

8 Esta obra é também conhecida pelo nome “Ideias I”, por se tratar do primeiro volume de uma
sequéncia de trés volumes pertinentes ao mesmo tema. Para o portugués, atualmente, apenas o
Ideias I encontra-se traduzido.



43

clarifica também o carater eidético dos atos psiquicos ou da consciéncia. Ele propora
uma “nova psicologia”, a qual denominara de psicologia eidética, ou seja, aquela
psicologia que tratara do carater das esséncias dos atos intencionais da consciéncia, ou
seja, dos atos psiquicos.

Husserl explicitara a necessidade de se fundamentar a pretensa psicologia
cientifica através de uma ciéncia eidética que a anteceda. Segundo o fil6sofo, ainda em
Ideias I, “toda ciéncia de fatos (ou ciéncia da experiéncia) tem seu fundamento teérico
em ontologias eidéticas” (Husserl, 1911/2014a). E através dessa constatacio que
Husserl propde, portanto, o surgimento de uma nova ciéncia eidética que torne possivel
a fundamentacdo da ciéncia psicolégica. E justamente neste ponto que o projeto
husserliano converge explicitamente para a definicio de Psicologia Tedérica: uma
disciplina a priori e ndo-empirica, cuja funcao é fornecer a fundamentacdo conceitual, o
"fundamento teérico" para a ciéncia de fatos, no caso, a psicologia empirica. A nova
psicologia eidética tera como objeto de estudo a “explicitacdo das leis essenciais,
aprioristicas, da regido ontologica da alma (Seele), propiciando a clareza conceitual
necessaria para a investigacao posterior dos fatos psiquicos, dominio da psicologia
empirica” (Peres, 2014). Nasce aqui, portanto, um novo projeto husserliano que, apesar
de estar subentendido em trabalhos anteriores, parece tomar forma e forga, a fim dar a
fundamentacdo metodolégica e epistemoldgica para uma possivel psicologia cientifica,
que leve em conta os aspectos intencionais dos atos psiquicos. Este projeto da
"psicologia eidética" é, em sua esséncia, um programa para uma Psicologia Teorica.
Nos anos seguintes Husserl se dedicara exclusivamente a esse tema, e, entre os anos de
1925 a 1927, proferira em Louvain suas “licoes sobre a psicologia fenomenol6gica”.

Apesar deste ser o principal foco desse estudo, cabe-nos ressaltar que o tema
da Psicologia Fenomenoldgica passaria por uma nova abordagem dentro da proposta
husserliana. Mais especificamente, nas suas obras finais, e em especial, em A Crise da
Ciéncia Européia e a Fenomenologia Transcendental (1954/2012), Husserl volta a
tratar como sindnimos a entdo constituida Psicologia Fenomenolégica e a
Fenomenologia Transcendental. Com isso também, ele aparentemente igualou os
objetivos de ambas, ou seja, a obtencdao das esséncias dos atos psiquicos através da
reducdo transcendental. No paragrafo 72 da Krisis, Husserl afirmara “S6 existe uma
psicologia transcendental, que é idéntica a filosofia transcendental” (Husserl,
1954/2012, p. 208). Embora este trecho seja alvo de algumas polémicas, o que por ora

indicamos é que a compreensao do pensamento husserliano, tal qual como defendemos



44

e Nos propomos expor, s6 é possivel a partir de uma analise transversal de sua obra e de
seu idedrio, que buscaremos apresentar a seguir.

Por ora, cabe-nos apenas ressaltar que a aparente confusao feita por Husserl ao
final de sua vida, pode ter se dado por uma ma compreensdo do proprio ideario
husserliano. Nosso objetivo aqui serd, portanto, buscar uma interpretacdo de Husserl
que corrobora com nossa hipétese central de que Husserl tem a oferecer uma nova
perspectiva epistemoldgica e metodolégica para o surgimento de uma “nova
psicologia”, capaz de fundamentar teoricamente uma pretensa psicologia cientifica.

Passaremos, portanto, a analisar as principais obras husserlianas,
principalmente aquelas que correspondem aos temas e assuntos abordados por Husserl
entre os anos de 1900 até os anos de 1927. Nosso objetivo, conforme ja anteriormente
exposto, € tentar evidenciar que nos escritos de Husserl existe uma clara e distinta
intencdo em fundamentar tedrica e epistemologicamente a Psicologia Cientifica a partir
das analises e reflexdes propostas por sua Fenomenologia. E para além desta evidéncia
mais clara, queremos propor uma nova interpretacdo de parte substancial da obra
husserliana, trazendo a possibilidade da interpretacdio de grande parte de sua
Fenomenologia como ela propria uma Psicologia Eidética, capaz de fundamentar a

propria Psicologia Cientifica e, por consequéncia, todas as Geisteswissenschaften.

2.2 ANALISE DA OBRA “INVESTIGAGOES LOGICAS” DE 1901

J& no (primeiro) prefacio dos prolegémenos, Husserl assume que seria
impossivel e erratico continuar a investigar a fundamentacdo da légica a partir das
analises psicologicas — sem contudo, especificar, quais analises seriam essas. Ele admite
que em sua Filosofia da Aritmética ele teria deixado esse erro passar, de maneira
despercebida. Diz ele que “Assim que passava das conexdes psicolégicas do pensar
para a unidade l6gica do seu conteudo (a unidade da teoria), ndo se deixava evidenciar
verdadeira clareza ou continuidade”. Assim, ele admite que a psicologia ndo conduz a
légica e seu conteido, que ndao ha analise psicologica que possa conduzir a logica;
antes, é a logica que fundamentard a possibilidade de qualquer ciéncia e qualquer
conhecimento — tal qual ele objetiva em suas “Investigacoes Légicas”. Aqui temos o
primeiro movimento crucial de Husserl: a ruptura com o psicologismo. Esta ruptura, no
entanto, ndao é uma rejeicdo da psicologia, mas uma redefinicdo de sua relacdo com a

filosofia. Ao afirmar que a psicologia ndo pode fundamentar a l6gica, Husserl esta,



45

paradoxalmente, abrindo espaco para uma psicologia que ndo pretenda ser fundante,
mas fundada — o que corrobora a tese de uma psicologia tedrica de base
fenomenolégica.

Husserl “deixa escapar” no prefacio da segunda edicao dos prolegémenos que
o Ideias deveria se ocupar de uma fundamentacdo para a psicologia, quando, ao
justificar a reedicdo das investigacOes ele diz: “Elas (as Ideias) deveriam fornecer uma
representacao geral e, contudo, substancial (porque assentando inteiramente em trabalho
efetivamente realizado), da nova fenomenologia: do seu método, problematica
sistematica, funcdo de possibilidade de uma filosofia rigorosamente cientifica, bem
como de uma teorizacdo racional da psicologia empirica” (Husserl, 2014b, p. XV, Hua
XVIII, <9>). Motivo pelo qual, ndo sé devemos analisar a obra em questdo, ou seja, as
Investigagdes Logicas, mas também associa-la as Ideias, que constituem a continuidade
das investigacOes da presente obra (em especial, o volume III). Este trecho é de suma
importancia para a tese. Husserl explicitamente associa o projeto da fenomenologia (em
"Ideias") a tarefa de uma "teorizacdao racional da psicologia empirica". Isso ndo
representa um abandono da psicologia, mas sim a promessa de sua fundamentacdo
tedrica por meio da fenomenologia. A "psicologia tedrica" proposta encontra aqui seu
respaldo direto.

E ainda no prefacio da segunda edicdo dos Prolegémenos que Husserl passa a
admitir que a diferenciacdo feita por ele mesmo entre a descricdo psicologica e a
descricdo fenomenologica precisava ser corrigida, ou seja, que a descricdo
fenomenoldgica e, juntamente a evidenciacdo das “interpretacdes transcendentais dos
dados imanentes” deveriam também investigar as “vivéncias ou classes de vivéncias de
pessoas empiricas (...) de vivéncias minhas ou de outros” (Husserl, 2014b, p. XVIII;
Hua XVIII, <13>). Dessa forma, ele retorna para a fenomenologia transcendental —
agora ja mais elaborada e aperfeicoada, através da publicacdo de Ideias — a fungdo e o
objeto de estudo das vivéncias psiquicas. De tal forma que, o método fenomenoldgico
como psicologia descritiva fica abandonado, ou melhor ainda, fica integrado como
apenas uma das etapas das diversas reducoes descritas em Ideias. Este ponto, embora
sutil, revela-se decisivo. A "psicologia descritiva" das Investigacdes Ldgicas nao é
simplesmente descartada, mas sim integrada em um arcabouco mais abrangente de
carater transcendental. Isso sugere uma continuidade e uma superacdo dialética: a
psicologia descritiva constitui o momento inicial, necessario porém insuficiente, que

sera elevado a um novo patamar na psicologia fenomenoldgica transcendental. A



46

concepcao de uma "psicologia tedrica" pode ser interpretada como a sistematizacao
desse momento descritivo em um corpo de conhecimento organizado.

Ja no inicio de suas investigacOes, quando Husserl ainda trata da Controvérsia
sobre a definicdo da logica e do contetido essencial das suas doutrinas, o filésofo afirma
que a logica psicologica seria a mais dinamica entre as demais (a formal e a metafisica)
e que esta “exibe unidade de convic¢des unicamente no que se refere a delimitacdo da
disciplina e quanto aos seus objetivos e métodos essenciais” (Husserl, 2014b, p.3, HUA
XVIII, <20>). Husserl parece indicar que as proposi¢cOes da logica psicolégica nao
poderiam ser ampliadas para as demais logicas, ao mesmo tempo em que revela uma
posicdo e defesa de que essa “légica psicologica” poderia ser utilizada para a
delimitacdo de sua disciplina prépria (a psicologia, possivelmente), e na fundamentagao
de seus objetivos e métodos “essenciais”. Neste ponto, Husserl realiza um movimento
notavel: ao mesmo tempo em que critica o psicologismo na logica, ele parece reservar
um espaco legitimo para uma "légica psicoldgica” no ambito da psicologia. Isso pode
ser interpretado como a abertura para uma psicologia com autonomia metodologica,
desde que compreendida em seu proprio dominio e fundamentada pela logica pura —
precisamente o que uma psicologia teérica de orientacao fenomenol6gica almejaria.

Husserl cita que devido ao avango dos estudos da psicologia a légica passou a
ser pensada e construida a partir daqueles principios (psicolégicos) tidos como validos —
ainda sem o citar aqui, deixando-o para realizar ao longo da obra. Contudo, ja nesse
momento de seu texto, ele deixa claro que essa légica que possui suas bases na ciéncia
psicolégica ndo conseguira éxito, tendo em vista que suas conjecturas ndo estdo
razoavelmente esclarecidas.

Husserl ira citar o enorme perigo em se confundir as fronteiras das diversas
ciéncias, quando ndo se ocupam de diferenciar “a mistura do que é heterogéneo numa
pretensa unidade de dominio, especialmente quando se funda numa interpretacao
totalmente erronea do objeto cuja investigacdo pretende ser o objetivo essencial da
ciéncia visada” (Husserl, 2014b, p. <22>, grifo nosso). Ele se refere explicitamente a
l6gica psicologista, contudo, o que ele diz poderia ser facilmente aplicavel a psicologia,
no sentido de uma ciéncia que traz para dentro de si uma mistura heterogénea de objetos
que, grosso modo, poderiam ser facilmente identificaveis como objetos de ciéncias
diferentes, tais como as emogoes, percepcoes ou as volicdes, por exemplo. Esta é uma
critica profética a psicologia moderna e sua tendéncia a um ecletismo teérico sem

fundamentacdo unitaria. A proposta de uma psicologia tedrica de base fenomenoldgica



47

se apresenta como antidoto a essa "mistura heterogénea"”, ao buscar uma unidade de
dominio ndo na diversidade dos objetos (emogdes, percepgoes, etc.), mas na unidade do
método de acesso a eles: a descricdo das esséncias das vivéncias intencionais.

Ainda na parte introdutéria dos Prolegomenos, Husserl ja se posiciona dizendo
que considera a légica como uma técnica, bem como uma “disciplina teorética,
independente da psicologia e, simultaneamente, uma disciplina formal e
demonstrativa”. (Husserl, 2014b, p. 6, <23>). Husserl pretende demonstrar como a
l6gica pode ser entendida como logica pura, “a qual se constitui o fundamento mais
importante para toda a técnica do conhecimento cientifico, e possui o carater de uma
ciéncia aprioristica, puramente demonstrativa” (Husserl, 2014b, p. 6 <23-24>).

E possivel observar, pois, que Husserl busca uma “superacio” da controvérsia
apresentada, a saber, se a ldgica possui uma dependéncia ou ndao da psicologia,
buscando uma resposta “dialética”, na qual presume uma “légica pura”, que possibilita
a fundamentacdo, tanto da propria logica, quanto da psicologia. O que, em ultima
instancia, é a defesa de uma logica sobre a psicologia (uma escolha “logicista” em
detrimento do “psicologismo”), mas que revela uma fundamentacdo ulterior a qualquer
tipo de légica, a qualquer ciéncia possivel, inclusive. Uma “légica” mais profunda, ou
ainda transcendental que estaria livre de determinagOes psiquicas, como a emocao,
volicdo, desejos etc. Por outro lado, Husserl passa a revelar uma possibilidade de
fundamentacdo logica para a psicologia, enquanto uma ciéncia independente, que é o
que nos interessa na leitura desta obra. Este paragrafo sintetiza o nicleo da nossa
argumentacdo. A "superacdo dialética" significa que a psicologia ndo é destruida, mas
realocada em seu lugar correto: ndo como fundamento da légica, mas como ciéncia
fundada por uma légica mais originaria (a pura/transcendental). A "possibilidade de
fundamentacdo l6gica para a psicologia" é o que autoriza, no contexto da tese, o projeto
de uma psicologia tedrica com ambigao de rigor cientifico.

Outro tema bastante presente, ja nos Prolegomenos, é o equivoco de que as
ciéncias deveriam se fundamentar, especialmente, sobre as “verdades matematicas”.
Essa era uma tese muito difundida entre cientistas contemporaneos de Husserl. Para
eles, esta constituiria a mathesis universalis, sobre a qual estaria apoiada toda e
qualquer ciéncia. Husserl, como matematico, e conhecedor das proprias fragilidades da
fundamentacdo da matematica, criticard duramente, desde suas Investigacdes Logicas,
as tentativas de se buscar uma fundamentacdo da ciéncia em sua imitacdo, como se esta

disciplina fornecesse de forma suficiente os parametros necessarios para se considerar



48

um conhecimento universalmente valido. Essa é, em verdade, a grande tematica de suas
Investigacdes, a saber, sobre quais fundamentos se apoiam as ciéncias, e, em particular,
a Psicologia, que naquele momento histérico, se colocava como fundacdo da propria
l6gica e, consequentemente, da propria filosofia (Husserl, 2014b). A critica ao modelo
matematico de ciéncia é um segundo front aberto por Husserl, tdo importante quanto a
critica ao psicologismo. Para a psicologia, isso significa que seu ideal de cientificidade
nao deve ser o da fisica-matematica, mas o de uma ciéncia eidética e descritiva, fundada
na evidéncia intuitiva das esséncias. A psicologia teérica, neste sentido, se afasta tanto
do naturalismo quanto do formalismo.

Husserl tece uma dura critica as ciéncias que buscam se fundamentar numa
pretensa rigorosidade matematica. Segundo ele, a matemadtica ndo possui em si mesma
tal rigor, e conhecidos os seus fundamentos proprios, se revela a fragilidade dessa

matematizacao da ciéncia. Segundo Husserl:

A esse respeito, nem a matematica, a mais avancada de todas as ciéncias,
pode reivindicar uma posicdo de excecao. Ela representa de muitos modos, o
ideal de toda a ciéncia em geral: mas qudo pouco ela o é na verdade,
ensinam as antigas disputas ainda hoje nao resolvidas em definitivo, sobre os
fundamentos da geometria, assim como os fundamentos justos do método do
imaginario. Os mesmos investigadores que manuseiam com maestria
incomparavel os métodos maravilhosos da matematica, e enriquecem-na
com novos, mostram-se com frequéncia inteiramente incapazes de dar razao
satisfatoria acerca da correcdo logica desses mesmos métodos e dos limites
da sua aplicada justificagdo (Husserl, 2014b, pp. 7-8; HUA XVIII, <26>,
traducao nossa).

Neste sentido, este argumento soma-se aos demais, nos quais Husserl busca

evidenciar a necessidade da explicitacdo de uma logica pura, que prescinda, inclusive,
da propria matematica. Uma fundamentagdo das ciéncias — o que abarca a propria
psicologia — devera se utilizar de uma légica pura, que fundamente todas as demais
possibilidades de conhecimento, inclusive a propria matematica.

Ainda sobre a temadtica da fundamentacdo das ciéncias, Husserl cita a
metafisica presente na filosofia primeira de Aristoteles, que foi utilizada amplamente
para fundamentar “metafisicamente o real”. Contudo, dira ele, essa é uma maneira
inadequada de se pensar esses termos, tais como a geometria a partir do real, todos
igualmente submetidos ao tempo e sua causalidade, por exemplo. Dito isso ele ira
defender, mais uma vez, a ideia de que é necessario fundar uma “ciéncia das ciéncias”
(Husserl, 2014, p. 9,HUA XVIII, <27>), que ndo dependa apenas de uma demonstracao

de um objeto real para possuir uma logica intrinseca — mas que dependa uma e



49

exclusivamente de uma logica pura. Ele dira que o nome desta ciéncia sera “doutrina da
ciéncia” (Husserl, 2014b, p. 9, HUA XVIII, <27>).

A “doutrina da ciéncia” a “ciéncia das ciéncias”, ndo podera ser outra, que nao
a propria Légica. E, esta, ndo podera estar fundada em outra ciéncia ou em outro tipo de
conhecimento especifico. Tao pouco uma ciéncia, em especial a Psicologia. Husserl dira
que a ciéncia ndo se constitui apenas de um somatério de conhecimentos de diversos
individuos em tempos diferentes. Antes, a ciéncia se constitui pelo

somatorio de institui¢cdes externas que, do mesmo modo como surgiu
a partir de atos de saber de muitos individuos singulares, pode também
novamente transitar para atos precisamente semelhantes de
inumeraveis individuos, de uma maneira facilmente compreensivel,
que ndo poderiamos, contudo, descrever de maneira exata sem mais
pormenores (Husserl, 2014b, p. 9, HUA XVIII, <28>).

Assim, ele ressalta que a defendida replicabilidade e a neutralidade dos
experimentos cientificos, que constituem um dos dogmas do método cientifico, estdo de
certa maneira reduzidos a replicabilidade dos entendimentos desses sujeitos perante
outros sujeitos que sdo capazes de entender do mesmo modo aqueles conhecimentos
anteriormente adquiridos. Isso demonstra, de maneira impar, que nao € a externalidade e
a objetividade que constitui o saber cientifico, mas uma relacdo de vivéncia e da
experiéncia que pode ser replicada, ou melhor, revivida e reexperimentada por diversos
individuos ao longo do tempo. Em outras palavras, poderemos supor que
compreendemos o mesmo problema e encontramos a mesma solucdo que um dia
Newton encontrou para a queda dos corpos, ao imaginar uma forca “invisivel” que
atraia os corpos para o centro terrestre. Nao é a descricdo apenas do experimento e suas
condicdes que tornam possivel a “replicabilidade” e, portanto, a eficiéncia do saber
cientifico. Antes, é a possibilidade de que podemos “reviver” e “reexperimentar” os
mesmos pensamentos, as mesmas sensacoes, as mesmas experiéncias e, ao cabo, a
mesma logica subjacente vivenciada anteriormente pelo cientista, que faz com que
possamos validar aquele conhecimento como verdadeiro, coerente, ldgico e,
universalmente valido — e, portanto, cientifico.

Husserl continua dizendo que saber algo consiste em considera-lo evidente.
Apesar de haver evidéncias da probabilidade de um estado de coisas, e apesar dessa nao
fundar um conhecimento totalmente valido, é possivel “distinguir, segundo conjecturas
racionais e irracionais, ou mais bem ou mais mal fundamentadas” (Husserl, 2014b, p.
10, HUA XVIII, <29>). Aqui, portanto, mais uma vez, Husserl demonstra como

qualquer afirmacdo, mesmo a probabilistica, ainda possui uma ciéncia logica subjacente



50

que apoia as demais afirmagdes. “Em ultima analise, todo o conhecimento genuino, e
especialmente todo o conhecimento cientifico, assenta na evidéncia, e o conceito do
saber estende-se até onde alcanga a evidéncia” (Husserl, 2014b ,p. 10, HUA XVIII,
<29>). Toda a construcdo do que se constitui “evidéncia” e como esta € alcancada sera
imprescindivel para compreendermos como sera possivel posicionar a Fenomenologia e
a propria Psicologia Fenomenoldgica como obtentoras dessas evidéncias.

O proprio carater de verdade, segundo Husserl, encontra-se na possibilidade de
reproduzirmos estes elementos “replicaveis”, ndo apenas em experimentos, mas na
propria reconstrucdo légica, compartilhada entre esses individuos singulares, mas que
apontam para uma “verdade”, um saber, que se encontra além destes: “O sinal distintivo
mais perfeito da correcao é a evidéncia, que vale para nés como o perceber imediato da
propria verdade” (p. 10, <29>). Assim, ndo é o ato apenas de replicar a metodologia,
mas de revivé-la, em um mesmo padrdo légico-cognoscitivo, que torna a ciéncia
“verdadeira e evidente”.

Nado se pode considerar qualquer saber como uma ciéncia. “Quando
vivenciamos ou reconhecemos como existentes percepcoes internas, isoladamente ou
em grupo, temo um saber, mas ndo ainda uma ciéncia” (Husserl, 2014b, p. 11, HUA
XVIIL,<30>). Husserl aqui diz diretamente que nao basta uma “descricao” das vivéncias
para a constituicdo de uma ciéncia, e, em especial, a ciéncia psicolégica. Ele continua:

Um grupo de conhecimentos quimicos isolados, ndo justificaria
certamente que se falasse de uma ciéncia quimica. Algo mais é
obviamente requerido, a saber, a unidade sistemdtica em sentido
teorético, e ai residem a fundamentacdo do saber e a ligacdo e ordem
apropriadas na sequéncia das fundamentacdes” (Husserl, 2014, p. 11,
HUA XVIII, <30>, grifo nosso).

Interessante perceber que, ao mesmo tempo que Husserl nega uma ciéncia de
“um saber referente as percepg¢des internas”, ele se aprofunda, igualmente, em buscar
como é possivel fundamentar qualquer conhecimento, e, no limite, como é possivel
perceber como esse tipo de conhecimento a respeito das percepcdes internas se
relaciona com um saber maior. Desta feita, podemos pensar essa critica também a
Psicologia, no sentido de que ndao basta uma descricdo das emogOes e dos seus
conteudos, por exemplo. Antes, é necessario uma sistematizacdo das categorias, das
teorias e um aprofundamento da propria logica que fundamenta tal ciéncia. Como

prosseguira Husserl:



51

Pertence, assim, a esséncia da ciéncia a unidade da conexdo de
fundamentacdo, na qual recebem unidade sistematica, juntamente com
os conhecimentos isolados, também as préprias fundamentacdes e,
com estas, igualmente os complexos superiores de fundamentagoes a
que chamamos teorias. A sua finalidade ndo é, precisamente,
proporcionar saber simplesmente, mas saber em tal medida e sob a
forma tal que corresponda, na maxima perfeicdo possivel, aos nossos
mais elevados objetivos teoéricos (Husserl, 2014, p. 11, HUA
XVIIL<30>).

Se pois, podemos utilizar a Fenomenologia de Husserl para pensar a
fundamentacdao da Psicologia, é necessario o aprofundamento das questdes teoréticas
mais basilares, a saber, a prépria Logica que possibilita a fundamentagdo de tal ciéncia e
como € possivel, a partir dessa “logica psicolégica”, construir e tecer uma teoria que
relacione os diversos conhecimentos psiquicos.

Husserl também ira dizer que a obtencao da evidéncia ndo é fruto de uma
“revelacdo” ou agdo externa, onde o sujeito cognoscente é passivo. Antes, a evidéncia é
fruto de um esforco metodol6gico, e s6 assim pode ser obtida — principalmente, quando
nos referimos aqueles tipos de conhecimentos mais complexos, como os da ciéncia.
Dira ele:

A evidéncia, sobre a qual assenta finalmente todo o saber, ndao é uma
dadiva natural, que se oferece a par da mera representacdo do estado
de coisas, dispensando quaisquer arranjos metodicos e artificiais. Se
assim fosse, jamais teria ocorrido aos homens construir ciéncias. Onde
0 éxito ja estd dado com a simples intengdo, perdem sentido as
complicag0es metodologicas. Para que investigar as relagdes de
fundamentacdo e construir demonstracdes, se a verdade ja esta
comunicada a percepcao imediata? (...) Pode haver diversas vias de
fundamentacdo para a mesma proposicao visada. Pode haver diversas
vias de fundamentacdo para a mesma proposicdo, decorrendo uma de
uns, outras de outros conhecimentos; caracteristica essencial, porém, é
a circunstancia de que ha uma diversidade infinita de verdades que,
sem tais procedimentos metodolégicos, jamais poderdo se transformar
num saber.” (Husserl, 2014, pp. 11-12, HUA XVIII, <31-32>).

Este trecho citado por Husserl é extremamente caro a Psicologia em geral. Pois
esta, ao longo de sua historia tem transitado entre um conjunto de saberes “validos” e
tentativas de construcdo de teorias. Aparentemente, todas as teorias psicoldgicas sdo
validas na construcdo de explicacdes plausiveis para o fendmeno psiquico. Contudo, um
“saber”, ou seja, uma “ciéncia”, conforme dito por Husserl ndo se faz apenas de
correlagOes internas, nem mesmo de suposi¢Oes estatisticas. Antes, a ciéncia, e em
especial a psicolégica, precisa dar conta, precisa conseguir evidenciar as circunstancias

que envolvem seu objeto e, precisamente, precisa evidenciar a logica subjacente e que



52

funda tal ciéncia. Ainda sobre a necessidade da fundamentagdo logica das ciéncias, diz
o filésofo:

E o fato de que precisamos de fundamentacGes para o conhecimento
no saber ultrapassarmos o imediatamente evidente e, por isso, trivial,
torna ndo s possiveis e necessdrias as ciéncias mas, juntamente com
as ciéncias, também uma doutrina da ciéncia, uma logica.” (Husserl,
2014b, p. 12, <32>).

Como veremos no decorrer das analises das demais obras, para que se possa
compreender o exato papel da Psicologia Fenomenolégica de Husserl, é de extrema
importancia que se entenda, de antemdo, a construcao da evidenciacdo por meio do
acesso a L.ogica Pura, revelada, somente e apenas através da Reducdao Transcendental ao
Ego Cognoscente que, aqui ainda nas InvestigacOes Logicas, ndo esta amplamente
desenvolvido. Seu gérmen porém ja esta aqui lancado, assim como a maior parte do seu
idedrio que sera desenvolvido e construido anos mais tarde.

Retomando nossa andlise dos Prolegomenos, a respeito da fundamentagdo
Légica das ciéncias, encontramos em Husserl a defesa da “verdadeira fundamentacao”,
a qual ndo podera ocorrer quando parte de suas construcoes logicas sdo quebradas ou
tidas em isolado. Para se entender e compreender as estruturas logicas, sobre isso
Husserl dira que “ndo sdo o arbitrio e o acaso que reinam nas conexdes de
fundamentacdo, mas a razdo e a ordem, e isto significa: uma lei reguladora”. (Husserl,
2014b, p. 13, HUA XVIII, <33>). Aqui Husserl, mais uma vez argumenta, a respeito da
necessidade da fundamentacgdo logica das ciéncias, e mais, a fundamentacao da propria
l6gica — como ele ird expor adiante. O conhecimento ndo é, nem deve ser hipotético, no
sentido de algo construido e provado, mas antes deve ser “evidenciado”.

Subsiste, contudo, simultaneamente, a lei aprioristica de que toda
fundamentacdo pretendida, decorrendo de acordo com ela, na medida
em que parta em geral de premissas corretas, é também uma
fundamentacdo efetivamente correta” (Husserl, 2014b, p. 13,HUA
XVIII, <33>).

Isso significa dizer que a veracidade comprovada das alegacoes, afirmacoes,
ndo provam apenas da forma (l6gica), mas de uma relacdo também verdadeira entre os
elementos em questdo. Mas, por outro lado, ha uma l6gica, uma relacao de verdade que
antecede o proprio conhecimento — essa possibilidade de evidenciar algo esta presente
numa evidéncia mais “pura”, na propria logica e ndo apenas na relacao dos elementos

em si. Assim, para pensarmos a (re)construcao da Psicologia, sob estes mesmos moldes,



53

seria necessario ndo a criacdo de teorias que se auto explicam, ou que sejam apenas
coerentes entre si. O fendmeno psiquico é algo pré-existente, ja dado, e, tal qual nas
demais ciéncias, precisa ser “revelado”, “evidenciado”, mais do que apenas teorizado.
Nesse mesmo sentido, Husserl destaca:

Nenhuma fundamentacgao liga conhecimentos a outros conhecimentos
sem que, seja no modo exterior da ligacdo, seja nesse mesmo modo e,
simultaneamente, na constru¢do interna da frase isolada, esteja
caracterizado um tipo determinado, o qual, apreendido em conceitos
gerais, remete imediatamente para uma lei universal referente a uma
infinidade de fundamentagOes possiveis”. (Husserl, 2014b, p. 14,
HUA XVIII, <34>).

Husserl, aqui, remete, novamente, a essa necessidade intrinseca da relacao de
verdade entre os “contetidos”, contudo, fazendo alusdo a necessidade de que essa
relacdo se dé em uma forma, em uma légica que propicie e que valide essas relagoes. E
mais: é exatamente quando a légica “auxilia” a fundamentacdo dessas relagdes de
verdade entre os contetidos que entdo se torna possivel a universalizacdo dessas relacoes
de verdade em forma de uma “lei universal” e que fundamente outras relacGes
possiveis, a saber, uma ciéncia. Assim, para a Psicologia, para que seu contetdo e suas
relacoes logicas possam, nesse sentido, ser transformadas em ciéncia, é necessario,
antes de mais nada, a evidenciacdo da verdade de seus constructos. Este é um ponto
metodologico central para a psicologia teorica. Ela ndao pode se contentar em acumular

n

"saberes psiquicos" ou correlacdes estatisticas. Seu desafio é "evidenciar a verdade de
seus constructos”, o que significa retornar as préprias vivéncias intencionais para ai
encontrar a fundamentacdao ultima de seus conceitos (como 'emocdo’, 'percepcao’,
'consciéncia'). Estes constructos, aliados a uma logica pura que valida suas relacoes, é
que possibilitam a evidenciacdo e fundamentacdo de outras relacdes possiveis. Por
exemplo, a afirmacdo de que “toda sensacdao pode ser sentida como dor ou prazer, a
depender das circunstancias que a envolvem” é verdadeira em funcao de seu contetido e
forma logica. Esses ultimos pressupdoem uma relacdo de necessidade e dependéncia
entre a sensacao e sua interpretacao, para somadas as duas “evidenciacGes”
fundamentam outras relagoes possiveis a partir desta primeira.

Prosseguindo na analise da obra, em referéncia a Psicologia, podemos inferir a
necessidade de fundamentacdo das ciéncias, entendidas a partir do seu carater geral de
correlacdo e interdependéncia com a Loégica Pura. A doutrina das ciéncias, segundo

Husserl, teria como objetivo uma “linguagem universal” a todas as ciéncias, a saber,

uma fundamentacdo légica comum a todas elas. Contudo, uma maneira especifica de



54

pensar e resolver problemas especificos a cada ciéncia é criada a partir da
especificidade dos objetos de cada uma dessas ciéncias. Assim também o método parte,
necessariamente, da resolucdao, ao menos em parte, daqueles primeiros problemas de
fundamentacdo. Ainda dira ele que:

A tarefa que assim lhe [a ciéncia] é atribuida ndo é obviamente
independente da anterior (em relacdo a fundamentacdo), mas
pressupde, em larga medida, a sua solucdo prévia; porque a pesquisa
das ciéncias como unidades sistemdticas ndo é pensdvel sem a
pesquisa prévia das fundamentagdes. Em todo caso, ambas residem no
conceito da ciéncia enquanto tal. (Husserl, 2014b, p. 18, HUA XVIII,
<40>).

Desta feita, ndo seria possivel pensar uma ciéncia do psiquico sem a resolucao
de sua fundamentacdo, com o risco de se ter apenas uma “sequéncia” de conhecimentos
psiquicos, ou ainda, “saberes psiquicos”, sem nenhuma relacdo entre si, e que nao
conseguiriam se desenvolver em nenhum sentido. E, como neste contexto, como outrora
ja apresentado, Husserl propde tratar ndo apenas da fundamentacdo em carater geral,
mas principalmente como critica a Psicologia de sua época (final do século XIX e inicio
do século XX), fica claro que o fracasso do psicologismo em fundamentar a Logica
também revela a necessidade de que a Psicologia reveja sua propria fundamentagao - ao
invés de propor de maneira vazia a fundamentacdo da Légica. Logica essa que, como
aqui ja demonstrado, é quem é capaz de fundamentar toda e qualquer ciéncia, incluindo,
obviamente, a propria Psicologia.

Sobre a tematica da critica e do embate ao psicologismo presente,
especialmente, nos Prolegbmenos, gostariamos de demonstrar a seguir os principais
argumentos utilizados por Husserl, além daqueles ja expostos. Nossa intencdo €, além
de expor tais argumentos, refletir sobre como Husserl reposiciona a Psicologia, dentro
de seu préprio ideario, como ele passa a critica-la, mas, ao mesmo tempo, redirecionar a
Psicologia a uma fungdo primeira entre as “ciéncias do Espirito”, em especial em uma
relacdo cada vez mais estreita com sua proposta fenomenolégica. Que, alids, neste
momento ainda ndo esta plenamente desenvolvida.

Husserl descreve no capitulo III dos Prolegdmenos as controvérsias
psicologistas e, em especifico, a falacia de como as ciéncias ditas praticas, tal como a
Psicologia, ndo sdo capazes de fundamentar as disciplinas teoréticas. Dira Husserl, se
“as ciéncias teoréticas fornecem o fundamento essencial para a doutrina da ciéncia?”, e

continua,



55

é correto que as verdades teoréticas que encontramos tratadas no
ambito da logica tradicional e da légica atual, e também, acima de
tudo, que as verdades pertencentes ao seu fundamento essencial,
possuem o seu lugar teorético dentro das ciéncias ja delimitadas e
autonomamente desenvolvidas?” (Husserl, 2014b, p. 39, HUA XVIII,
<67>).

Com esses questionamentos, Husserl ja anuncia o tom de sua investigacdo, como
anteriormente mencionado, que buscara uma fundamentacdo teérica também para as
ciéncias, sobretudo para a Psicologia, a fim de que esta ndo se exima da necessidade de
se fundamentar teoricamente e, principalmente, que ndo se conceba uma Psicologia que
questione o proprio fazer psicolégico e, consequentemente, o pensamento e a discussao
das leis da Légica.

A definicdo de Husserl para o psicologismo, ou seja, a tese de uma Psicologia
capaz de fundamentar a filosofia e a propria Logica, é a que se segue: “A logica esta
para a psicologia assim como um qualquer ramo da tecnologia quimica esta para a
quimica, como a agrimensura para a geometria, etc” (Husserl, 2014b, p. 39, HUA
XVIII, <67>).

Citando Mill e Lips, Husserl resgata os conceitos que fundamentam essa
definicao do psicologismo:

‘A lbégica ndo é uma ciéncia separada da psicologia e com ela
coordenada. Na medida em que é, em geral, uma ciéncia, € uma parte,
ou um ramo da psicologia, e distingue-se dela, por um lado, como a
parte do todo e, por outro lado, como a arte da ciéncia. Deve-se por
inteiro os seus fundamentos teoréticos a psicologia, e inclui em si
tanto desta ciéncia quanto o necesséario para fundamentar as regras da
arte.’” (Mill, in “An Examination of Sir William Hamilton’s
Philosophy” apud Husserl, 2014 p. 39, HUA XVIII, <64>).

E em Lipps, ele ressalta: “é precisamente porque a logica é uma disciplina
particular da psicologia que ambas se distinguem de modo suficientemente claro”.
(Lipps, in “Grundziige der Logik” (1893), apud Husserl, 2014b, p. 40, HUA XVIII,
<64>). Aqui notamos a preocupacdo de Husserl em deixar bem clara a posicao e
argumentos de seus opositores, para posteriormente os rebater. Husserl prossegue suas
Investigacdes expondo a argumentacdo psicologista de que a Logica, e quaisquer de
suas formulacOes, seja como “técnica do pensar, julgar, raciocinar, conhecer,
demonstrar, saber, técnica das orientacoes do entendimento na busca da verdade ou na
avaliacdo dos fundamentos das demonstracdes, etc” (Husserl, 2014b, p. 40, HUA
XVIIIL,<64>) pode ser reduzida a fendmenos psicologicos, e, portanto, alvo de uma

ciéncia psicologica.



56

Conforme ele ressalta, os argumentos dos psicologistas se embasam na
premissa de que “a pesquisa cientifica de regras segundas as quais ele deve ser
elaborado ird conduzir obviamente a pesquisa cientifica de suas propriedades: a
psicologia e, mais precisamente, a psicologia empirica fornece entdo o fundamento
teorético para a construgdo de uma técnica logica” (Husserl, 2014b, p. 40, HUA XVIII,
<64-65>). Esta pareceria uma posicao forte, contudo, Husserl ird desmantela-la, na
sequéncia, ao demonstrar suas fragilidades e razdo de ser insustentavel. Alguns
argumentos sao dignos de nota, e nos ajudardo a entender a proposta Husserliana para
esse aparente impasse: “A Psicologia, diz-se, considera o pensar como ele é, a Logica
como deve ser” (Husserl, 2014b, p. 40-41, HUA XVIII, <65>). Essa distin¢ao é dada
pelos logicistas que estdo buscando responder a critica psicologista, ao definir
determinados “papéis” para ambas as disciplinas, sem confundi-las. Mais adiante,
Husserl levara esse argumento a um outro patamar, ao deixar clara que a distincao
também podera se dar na diferenca de objetivos, a saber, que “o l6gico busca conexoes
ideais, que ndo encontra sempre, mas mesmo sO excepcionalmente, realizadas no
processo fatico do pensar. O seu objetivo ndo é uma fisica, mas uma ética do pensar”
(Husserl, 2014b, p. 42, HUA XVIII, <68>). Enquanto que os objetivos da Psicologia
deveriam ser: “a de pesquisar, segundo as suas leis, as conexdes reais entre si dos
processos de consciéncia, bem como as disposi¢cdes psiquicas associadas e 0s processos
correspondentes no organismo corporeo” (Husserl, 2014b, p. 42, HUA XVIIIL,<67>).
Essa distincdo, ou ao menos, essa maneira de pensar a distincdo entre a Logica e a
Psicologia, as colocam em diferencas em termos de objetivos, contudo sem discriminar
0 objeto. Seria como se ambas pudessem tratar o pensar, de diferentes formas.

Contudo, a critica psicologista, que como dito anteriormente, é de dificil
resposta, reduz o pensar a fenémenos psiquicos que, portanto, seriam alvo de uma
ciéncia. Em contrapartida, Husserl relembra, a critica dos logicistas ira no sentido de
ressaltar que:

‘a légica,(...), ndo pode assentar sobre a psicologia, tdo pouco quanto
sobre qualquer outra ciéncia; posto que qualquer ciéncia sé é ciéncia
por intermédio da sua harmonia com as regras da logica, ela pressupde
ja a validade destas regras. Seria, por conseguinte um circulo, querer
fundar a légica originalmente na psicologia’ (Lotze, in “Logik”, apud
Husserl, 2014, p. 43, HUA XVIII, <69>).

Os psicologistas irdo contra-argumentar dizendo que a fundacdo da prépria
l6gica necessita de pressupostos logicos, de tal maneira a buscar invalidar o argumento

logicista. De qualquer maneira, o argumento sobre a fundacdo e, consequentemente,



57

sobre a explicitacdo de uma circularidade fundamental sera alvo das investigacoes de
Husserl, que tentara expor, como ja dito na citagdo anterior, que a pressuposicao de uma
ciéncia ndo leva necessariamente a pressupostos légicos. O fildsofo ird dizer “Que uma
ciéncia pressupOe a validade de certas regras, pode significar que elas sdo as regras
segundo as quais a ciéncia tem de proceder para ser, em geral, uma ciéncia. O
argumento confunde os dois significados; inferir segundo regras légicas, e inferir a
partir delas” (Husserl, 2014b, p. 44, HUA XVIII, <69>, énfase do autor). Assim,
Husserl comeca a entdo diferenciar como é possivel analisar essa circularidade,
admitindo, de antemdo, a possibilidade de uma ciéncia que ndo precisa,
necessariamente, das regras logicas como fundamentacdo de esséncia, mas apenas como
regras normativas (“como esta deve ser”, ou “qual forma deve possuir”).

Husserl anuncia sua “saida” dizendo que, para solucionar tal impasse, seria
necessario se pensar regras que constituissem uma “logica pura”, que antecedesse tanto
a propria logica, quanto as proprias disciplinas teoréticas e normativas que
fundamentam as ciéncias. A respeito da légica pura, ele dira: “E se estas verdades eram
exatamente aquelas verdades as quais toda a regulamentacdo l6gica em tltima instancia
se refere, e nas quais se tem de pensar em primeiro lugar quando se fala de verdades
légicas, entdo poderia facilmente chegar-se a encontrar nelas o essencial da logica
inteira, e a denominar a sua unidade teorética com o nome de ‘l6gica pura’.” (Husserl,
2014b, p. 45, HUA XVIII, <71>). Assim, a ideia da Logica Pura aparece como a
solucdo para a dificuldade imposta sobre a fundamentacdo da prépria Logica. Nesse
sentido, Husserl deixa revelar os objetivos de seu método e, provavelmente, a melhor
definicdo do que ele busca alcangar por meio da Fenomenologia, a evidenciacdo da
Légica Pura como resultado de uma reflexdo (reducdo) da prépria consciéncia ao
mesmo tempo que estabelece e revela a possibilidade de fundamentacdo de toda e
qualquer ciéncia a partir ndo de uma fundamentacdao em idéias matematicas, nem
experimentos complexos; mas sim a partir de descricdao autoevidente da propria Légica
Pura e sua fundamentacdo no Ego Transcendental. Desta feita, sdo beneficiadas todas as
demais ciéncias, inclusive as ciéncias do Espirito, que ndo precisam mais se equiparar
ou buscar imitar os métodos exteriores das ciéncias da Natureza, mas podem encontrar
“em si mesmas, através da andlise fenomenoldgica, suas préprias autoevidencias.
Obviamente, para a Psicologia essa parece ser a melhor e mais aceitavel possibilidade

de fundamentacdo - e serd exatamente isso que propora Husserl.



58

Husserl inicia o Capitulo X dos Prolegdmenos anunciando que quer buscar
clarificar o que faz da “ciéncia uma ciéncia”, em outras palavras, o que promove a

unidade entre as realidades objetivas e as unidades ideais:

Interessa-nos, (...), 0 que faz da ciéncia ciéncia, e isto ndo é, em todo
caso, a conexdo psicoldgica e real em geral a que os atos de pensar
estdo ordenados, mas uma certa conexao objetiva e ideal que cria para
eles uma relagdo objetiva unitéria e, nesta unidade, também validade
ideal” (Husserl, 2014, p. 171, HUA XVIII,<230>)

Assim, Husserl ja anuncia que o que pretende defender é uma evidéncia do que
seja a ciéncia, e portanto uma “verdade unificada”, a partir de elementos ideais e,
consequentemente, oriundos da propria Ldgica, que possibilitam a propria evidéncia de
verdade. Ele passa a distinguir unidades de verdades, das unidades de objetividade.
Estas tultimas sdo retiradas das vivéncias (efetivas e possiveis) do pensar, enquanto que
aquelas primeiras sdo obtidas através da correlacdo entre as primeiras “vivéncias” com
uma Logica pura e/ou uma intuicao auto-evidente. Diz-nos Husserl que uma e outra nos
sdo dadas a priori "conjuntamente e como mutuamente inseparaveis” (Husserl, 2014,p.
171, HUA XVIII,<231>), contudo esta aparente inseparabilidade, ele mesmo dira, nao
constitui uma “identidade”:

O existir efetivo das coisas e das conexdes das coisas exprime-se nas
verdades ou conexdes de verdades respectivas. As conexdes de
verdades, contudo, sdo diversas das conexdes das coisas que nela sdo
“verdadeiras”; isto se mostra imediatamente em que as verdades
validas acerca de verdades ndao coincidem com as verdades validas
acerca das coisas que sdo postas naquelas verdades”. (Husserl, 2014,p.
172, HUA XVIII, <231>).

Em suma, Husserl quer nos demonstrar que é necessario mais do que a
experiéncia das coisas, do mundo, para dali extrair as “verdades” e/ou juizos. E
necessario uma consciéncia que, de alguma maneira, “preencha”, e ainda, revele a
evidéncia de verdade, utilizando-se de critérios internos que possibilitem as correlacdes
significativas e logicas existentes entre aquilo que é vivido (unidades objetivas) e ou
experimentado, e, depois, elevado a um nivel de conhecimento universalmente valido
(unidades de verdade), através de uma Loégica Pura e da possibilidade de uma
consciéncia transcendental - embora esse termo nao seja aqui utilizado.

Husserl buscara esclarecer as primeiras tarefas da légica pura, a saber, o que
pode fundamentar uma teoria a partir dos seus pressupostos mais basicos, ou seja, “um
conceito dos conceitos”, ou ainda, os “conceitos primitivos”. Estes tais conceitos

primitivos ndo apenas possibilitam uma fundamentacdo de uma teoria a partir da



59

chamada Ldégica Pura, mas tem como objetivo igualmente determinar “os enlaces
dedutivos de proposicoes dadas” (Husserl, 2014b, p. 181, HUA XVIII,<244>).

Assim, tal fundamentacdo, teoreticamente e logicamente fundamentada na
l6gica pura, fornece a “forma” sobre a qual a teoria de uma ciéncia pode ser
fundamentada:

Tem-se, por outras palavras, em vista 0s conceitos que constituem a
ideia da unidade teorética, ou também conceitos que com estes estdo
em conexdo ideal-legal. Intervém aqui, compreensivelmente,
conceitos constitutivos de segundo grau, a saber, conceitos de
conceitos e de outras unidades ideais. Uma teoria dada é um
determinado enlace dedutivo de proposicdes dadas, e estas sdo
determinados enlaces especificos de conceitos dados. A ideia da
‘forma’ da teoria correspondente surge por substituicdo destes
conceitos dados por conceitos indeterminados, e conceitos de
conceitos e de outras ideias ocupam o lugar dos simples conceitos.
Aqui pertencem ja os conceitos: conceito, proposicdo, verdade etc.
(Husserl, 2014b, p. 181, HUA XVIII, <244-245>).

Como pode-se extrair do excerto acima, mesmos 0s conceitos pretensamente
indeterminados, que possam vir a “surgir” como fundamentacdo da teoria
correspondente, deverdo possuir uma fundamentacdo mais original, na propria
“estrutura” teorética, predeterminada pelas “tarefas” aqui descritas, pela Logica Pura.

Uma possibilidade de se aplicar esta teoria para a Psicologia, seria o
estabelecimento de critérios que determinem a prépria definicdo de quais conceitos sdo
aceitaveis como descritores das experiéncias psiquicas. Este critério, conforme a prépria
exigéncia fundacional de toda e qualquer teoria, em especial a partir do entendimento
que para qualquer teoria seria necessario uma “Légica Pura” subjacente a qualquer tipo
de explicacdao psiquica possivel, levaria a determinar que toda e qualquer teoria
psicologica, deve possuir uma possibilidade 16gica de existéncia e, consequentemente,
uma evidenciacdo a partir desta correlacdo entre o conhecimento adquirido (unidade de
conhecimento) e suas subjacéncias logicas necessarias (unidades de verdade). Para se
pensar um exemplo pratico, tendo como objeto de analise a teoria do Inconsciente da
Psicandlise, uma tal teoria que funda seus conceitos a partir da existéncia de uma
“indeterminacdo” do sujeito, inacessivel e, portanto, sobre o qual nada é possivel se
falar, ndo corresponde, de maneira nenhuma, a nenhum destes requisitos “logicos
basicos”. Tendo em vista que a propria indeterminagdo é o que determina a “estrutura”
desta teoria, aqui, de maneira explicita a propria psicanalise, esta é ilogicamente
fundamentada e, portanto, impossivel de cumprir estes requisitos basicos para a

construcdo de um conhecimento psicoldégico. Tal argumento, contudo, ndo esgota, na



60

sua totalidade, a questdo propriamente. Foi aqui apenas utilizado como exemplo da
necessidade apontada por Husserl para o estabelecimento de toda e qualquer teoria,
incluindo, as que se colocam como candidatas a descricdo dos fenémenos psiquicos.

Husserl continua apresentando aquilo que, posteriormente, se constituira a base
de sua filosofia, a saber, o método fenomenoldgico. Contudo, aqui, ele ndao busca
apenas uma “pré-descri¢cao”, mas, por outro lado, atribui um sentido e um “objetivo” a
sua descricdo intuitiva das esséncias, a saber, a prépria fundamentacdo das ciéncias.
Neste sentido, é possivel daqui extrair, ao mesmo tempo, a possibilidade da
fundamentacao da Psicologia, como, por consequéncia, também extrair, de uma maneira
um pouco mais forcosa, que a Fenomenologia é a propria tentativa de fundamentagao da
Psicologia.

Todos esses conceitos devem ser fixados, e a sua ‘origem’
individualmente tracada. N@o que a questdo psicologica pelo
surgimento das representagdes conceituais respectivas ou disposicoes
representativas tenha o menor interesse para a disciplina em questdo.
Nédo é disto que se trata; mas da origem fenomenoldgica ou — se
preferirmos por completamente de lado a expressdo inadequada da
origem, resultante da falta de clareza — trata-se da inteleccdo da
esséncia dos conceitos correspondentes e, no aspecto metodolégico,
da fixacdo para as palavras de significados univocos, claramente
diferenciados. Este objetivo s6 pode ser alcangado por meio de uma
presentificacdo intuitiva da esséncia na ideacdo adequada ou, em
conceitos complicados, pelo conhecimento da essencialidade dos
conceitos elementares neles residentes e dos conceitos das suas formas
de enlace (Husserl, 2014b, p. 182, HUA XVIII, <246>).

Assim, Husserl nos coloca que, uma vez sendo possivel através da “inteleccao
das esséncias” o alcance dos “conceitos univocos”, os quais apenas sao possiveis ser
alcancados através de uma “presentificacdo intuitiva da esséncia”, é possivel entdo
fundamentar as ciéncias. Essa fundamentacdo seria tanto sobre a correspondéncia com a
Légica e seus pressupostos mais basicos, quanto em relacdo ao erguimento de
conceitos, sem ambiguidade, que promoveriam a fundamentacao inequivoca da ciéncia.
Dessa forma, conceitos ja conhecidos como os de ‘intencionalidade’ e da descricdo das
‘experiéncias puras’, poderiam fornecer a fundamentacdo adequada a ciéncia
psicologica. A clareza destes conceitos é de fundamental importancia para o “sustento”
do edificio cientifico.

Ao final, Husserl defende que a ndo atencdo a esse primeiro grupo, o mais
fundamental de todos, seria o que acarreta todos os erros subsequentes. Assim:

(...) enquanto os conceitos ndo estdo diferenciados e esclarecidos com
recurso a sua esséncia numa intuicdo ideativa todos os esforcos



61

subsequentes sdo intteis” (Husserl, 2014b, p. 183, HUA XVIII,
<246>).

Assim, poderiamos pensar que a fundamentacdao das teorias necessita uma
fundamentagdo categorial ideal, também aqui pensada como “leis categoriais”. Assim,
mais uma vez, o surgimento e a fundacdo das teorias, pressupde, uma corre¢ao entre as
categorias com a légica pura que a possibilita, e a sustenta, ao passo que, assim e
somente assim ela pode fundamentar categorias e leis categoriais que fundamentam o
edificio restante da teoria.

No caso particular da Psicologia poderiamos pensar como as estruturas mais
“basicas”, tais como a intencionalidade da consciéncia e a experiéncia, enquanto
possibilidades logicas e categorias da experiéncia do psiquico, podem e devem,
necessariamente, desvelar, categorias “basicas”, como as emocdes, sensagoes,
percepcOes, imaginacOes, etc., como categorias regidas por leis categoriais
“autoevidentes”. Aqui se esboca um programa de pesquisa para a psicologia tedrica: a
investigacdo das "leis categoriais autoevidentes" que regem o psiquismo. Por exemplo,
a lei da intencionalidade (toda consciéncia é consciéncia de algo) é uma dessas leis. A
tarefa seria estender essa andlise eidética a todas as categorias fundamentais da vida
psiquica, construindo uma arquitetura teorica baseada nessas evidéncias. Por exemplo,
que a consciéncia ndo €é possivel se ocupar de mais de uma destas categorias, a0 mesmo
tempo, e na mesma intensidade. De maneira mais exemplar, seria importante discernir e
investigar se “de um objeto imaginado poderia, ao mesmo tempo, senti-lo e percebé-lo,
ao mesmo tempo em que Se varia-o na imaginacao”. Se, por exemplo, é possivel sentir o
objeto imaginado, e em que medida a imaginacgao se relaciona com o objeto percebido
etc. Tais formas de pensar as relagdes categorias basicas, ao que parece, forneceriam
uma “solida” teoria, capaz de ser logicamente fundamentada e, a partir de evidenciacGes
da prépria “validade objetiva” a qual esta, sempre — como critério de validade —
dependendo da existéncia do proprio conhecimento logico.

Concluindo nossa analise dos Prolegdmenos, reiteramos que Husserl defende
claramente a necessaria fundamentagdo das ciéncias sobre a ideia de uma Légica Pura,
transcendental a todas e quaisquer experiéncias de evidenciacdo do conhecimento,
incluindo a prépria Psicologia. Nesse momento, ainda ndo estd desenvolvida de forma
completa a ideia de uma disciplina intermediaria, ou seja, explicitamente, Husserl ainda
ndo desenvolveu a Psicologia Fenomenoldgica - ao menos nao nesses termos -. Ele,

porém, ja indica que esta funcao de evidenciadora da Logica Pura e de fundamentacdo



62

das ciéncias faz parte de seu ideario Fenomenoldgico, que possui, portanto, a vocagao
de fundamentar as ciéncias do Espirito e, em especial, a propria Psicologia. Esta
conclusdo é vital. Ela reconhece que a Psicologia Fenomenologica, enquanto disciplina
nomeada e sistematizada, ainda ndo esta presente nos Prolegomenos. No entanto, o
idedario que a tornara possivel — a fenomenologia como fundamentagao das ciéncias do
espirito — ja estd plenamente em operacao. A "psicologia tedrica" da tese pode ser
compreendida como a atualizacao e o desenvolvimento sistematico desse ideario para o
campo especifico da psicologia.

Nesta obra Husserl objetiva descrever, de forma "generativa" as teorias, ou
seja, a partir da evidenciacdo da Logica Pura, quais sdo as condigdes necessarias para se
fundamentar logicamente uma teoria. Contudo, ele ndo aceita apenas a evidenciacdo da
Légica Pura como unico critério, de forma estatica. A Légica Pura se torna tdo capaz de
fundamentar qualquer teoria, na mesma medida em que a consciéncia é capaz, a partir
das proprias experiéncias, desta extrair suas esséncias, as quais evidenciam sua
existéncia e relagoes intrinsecas, a partir da doagdo de sentido que apenas a Logica Pura
¢ capaz de atribuir. Em suma, a Logica Pura é evidenciada a partir da propria
capacidade em se intuir as esséncias das experiéncias vividas. Husserl deixa explicito
aqui, ao final dos Prolegbmenos, aqueles temas que ira desenvolver no decorrer do
volume dois de suas Investigagbées Logicas. Contudo, o que nos chama a atencdo é a
definicdo dos “achados empiricos” como uma “constatacdo de hip6teses” que, em um
primeiro momento, podem ser logicamente fundamentados, mas que precisam,
igualmente, de evidenciacGes experimentais (aqui, a palavras “experimental” é tomada
em seu sentido mais lato, como aquilo que é experienciado pelo individuo, e da
experiéncia da qual se pode tirar uma evidéncia). Estas, em conjunto com hipodteses
logicamente e dedutivamente fundamentadas, podem conferir a, entdo hipdtese, seu
grau de validade, agora, ndo apenas logica, mas também empirica.

Toda a teoria nas ciéncias empiricas é meramente pressuposta. Ela ndo
fornece explicacdo a partir de leis fundamentais intelectivamente
certas, mas somente intelectivamente provaveis. Assim, também as
proprias teorias sdao somente de probabilidade intelectiva, teorias
somente provisorias, ndo definitivas [...] Pelo aumento do
conhecimento das hipdteses que se mostraram utilizaveis, penetramos
sempre mais fundo na ‘verdadeira esséncia’ do ser real, retificamos
progressivamente a nossa concepcdo das coisas fenoménicas, que
enferma de mais ou menos incoeréncias” (Husserl, 2014b, p. 191,
HUA XVIII, <257>).



63

Assim, Husserl parece querer, mais uma vez, demonstrar a necessidade da
Légica como fundamento das proprias hipoteses e que, mesmo com a prevaléncia das
experimentacdes utilizadas como critérios de validagdo, ao final, o que se obtém é a
confirmacdo ou ndo das hipoteses, ou seja, o que é obtido é um conhecimento ideal
acerca da evidenciacdo das experiéncias e das vivéncias, as quais necessitam ser
logicamente fundamentadas:

Na percepcdo estdo, alegadamente, as proprias coisas e processos
perante nés, intuidos e apreendidos, por assim dizer, sem véu. E o que
ai intuimos, exprimimos em juizos de percepc¢ao; estes sdo os ‘fatos’
primeiros ‘dados’ da ciéncia” (Husserl, 2014b, p. 191, HUA XVIII,
<257>).

Husserl deixa bem clara a sua posicio de que aquilo que é obtido como
conhecimento ndo é mero fruto de achados de “dados cientificamente comprovados”,
mas é uma relacdo intrinseca entre teorias logicamente fundadas, seus conceitos
devidamente esclarecidos, e hipdteses que, cada vez mais, se adequam a uma correta
descricdo das experiéncias evidenciadas, através de uma metodologia rigorosa da
descricao das proprias estruturas que possibilitam tais vivéncias:

No progresso do conhecimento, todavia, modifica-se entdo aquilo que
de contetido fatual ‘efetivo’ admitimos residir nos fenomenos da
percepgao; as coisas intuitivamente dadas — as coisas das ‘qualidades
secunddrias’ — valem entdo somente como ‘meros fendmenos’; e para
de cada vez determinar o que neles é verdadeiro ou, por outras
palavras: para determinar objetivamente o objeto empirico do
conhecimento, precisamos de um método adequado ao sentido desta
objetividade, e de um dominio por ele a adquirir (que se amplia
progressivamente) de conhecimento de leis cientificas” (Husserl,
2014b, p. 191,HUA XVIII, <257>)

E dificil encontrar um outro momento em que Husserl deixa tdo claro o papel
de sua Fenomenologia como aquilo que possibilita o rigor e a objetividade das prdprias
leis cientificas. Mais uma vez, em relacdo a Psicologia, isso deve levar em conta que a
prépria elucidacdao das formas de vivéncia pertencem, em alguma medida, ao proprio
uso do fazer fenomenolégico, como acima ja advogamos. Esse seria 0 mesmo exercicio,
tanto da Fenomenologia quanto da Psicologia, a saber, buscar esclarecer em que medida
as estruturas transcendentais da consciéncia se relacionam com o mundo e os contetidos

das vivéncias existentes nos sujeitos, nas contingéncias nas quais se encontram.



64

2.3 ANALISE DA VI INVESTIGACAO LOGICA: A PSICOLOGIA DESCRITIVA
COMO FUNDACAO DA PSICOLOGIA TEORICA

Conforme avancamos na obra Investigacdes Légicas, é na VI Investigacdo que
Husserl desenvolve de maneira mais densa o que ele denomina “psicologia descritiva” —
um termo que, em nossa leitura, pode ser entendido como o embrido metodologico de
uma psicologia tedrica fundada na fenomenologia.

Nesta investigacdo, Husserl concentra-se na analise intencional dos atos de
conhecimento, explorando a relacdo entre intencdo e preenchimento (Erfiillung), a
estrutura dos atos categoriais e a evidéncia como experiéncia de verdade. E
precisamente nesse contexto que a fenomenologia se apresenta como uma psicologia
descritiva, ndo no sentido empirico ou causal, mas como uma ciéncia eidética das
vivéncias conscientes.

Husserl estabelece, assim, uma distin¢cdo crucial entre: Psicologia empirica:
que busca explicacdes causais e fatos contingentes e a Psicologia descritiva ou eidética:
que busca as esséncias dos atos conscientes, suas estruturas intencionais e suas
condic¢des de possibilidade.

No §1 da VI Investigacdo, Husserl afirma:

A fenomenologia pura representa um campo de investigacoes neutras,
no qual varias ciéncias tém suas raizes. Por um lado, ela serve de
fundamento a psicologia empirica como ciéncia de fato. A
investigacdo fenomenoldgica deve fazer ver as esséncias ‘psiquicas’
puras, as ‘esséncias’ dos viventes, dos atos, das configuracoes de atos
etc. (Husserl, 2001, p. 243).

Aqui, Husserl ja sinaliza que a fenomenologia ndo é apenas uma preparagao
para a psicologia, mas seu fundamento eidético. Ou seja, a psicologia descritiva ndo
descreve fatos, mas as estruturas invariantes da consciéncia que tornam possivel
qualquer fato psiquico.

No 88, ao tratar da intuicdo categorial, Husserl avanca ainda mais:

Assim como na esfera sensivel falamos de percepcdo, devemos falar
aqui de uma percepcdo categorial [...] que nos da o préprio objeto em
pessoa, mas em uma forma categorial (Husserl, 2001, p. 268).

Isso é central para a psicologia teorica: a ideia de que ha uma intuicdao das
esséncias psiquicas — uma visdo direta das estruturas do psiquismo — que nao deriva da
inducdo, mas de uma evidéncia apoditica. Essa intuicao ndo é psicoldgica no sentido
naturalista, mas fenomenologico-eidética.

No 8§10, Husserl aborda a evidéncia como experiéncia de verdade:



65

A evidéncia é, em geral, a experiéncia da verdade [...] a consciéncia
de que um estado de coisas é assim e ndao pode ser de outro modo
(Husserl, 2001, p. 275).

Para uma psicologia teorica, isso implica que o critério de validade nao é a
mera correspondéncia com dados externos, mas a experiéncia interna de evidéncia — o
que Husserl mais tarde chamara de vivéncia de sentido. A psicologia, como ciéncia,
deve buscar evidéncias sobre o psiquismo, ndo apenas regularidades observaveis.

No 8§45, Husserl retoma a relagcdo entre fenomenologia e psicologia:

A psicologia descritiva coincide em grande medida com a
fenomenologia pura [...] mas esta dltima é mais ampla, pois inclui
também a investigacdo das esséncias de atos que ndo pertencem a
esfera do psiquico no sentido usual (Husserl, 2001, p. 320).

Aqui, Husserl ja esboca a ideia de que a fenomenologia é uma ciéncia mais
fundamental que a psicologia, mas que, a0 mesmo tempo, serve como sua base
descritiva e eidética. A psicologia descritiva €, portanto, uma parte da fenomenologia
voltada para as vivéncias do ego empirico.

No 8§62, ao tratar da constituicdo do objeto ideal, Husserl escreve: “O ato do
pensamento categorial ndo cria o objeto ideal, mas apreende-o; ele é descoberto, nao
produzido” (Husserl, 2001, p. 355).

Isso tem implicacOes diretas para a psicologia teorica: o psiquismo ndo é um
constructo, mas uma realidade intencional que pode ser desvelada através da descricdo
fenomenoldgica. A tarefa da psicologia tedrica seria, entdo, sistematizar essas
descri¢Oes em uma teoria eidética do psiquico.

Por fim, no §64, Husserl sintetiza: “A fenomenologia é a ciéncia das vivéncias
em geral, englobando todas as questdes relativas a esséncia dessas vivéncias e suas
conexoes de sentido” (Husserl, 2001, p. 360).

Essa definicdo é a chave para nossa interpretacdo: a fenomenologia é, ela
mesma, uma psicologia eidética — uma psicologia tedrica que estuda as estruturas
necessarias da consciéncia. A “psicologia descritiva” das Investigacdes é, portanto, o
primeiro esboco sistemdtico do que viria a ser uma psicologia fundada na
fenomenologia.

A VI Investigacdo Logica ndo é apenas um tratado de método fenomenologico;
é também a fundacao metodolégica da psicologia tedrica. Através da descrigao eidética

dos atos conscientes, da analise intencional e da teoria da evidéncia, Husserl oferece os



66

instrumentos para uma ciéncia do psiquico que ndo se reduz ao naturalismo, mas que
também ndo é mera especulacdo: é uma ciéncia rigorosa das esséncias psiquicas.
Portanto, a “psicologia descritiva” das Investigacoes é o germe daquilo que,
nessa tese, propomos como psicologia tedrica: uma disciplina que une a descricao
fenomenoldgica com a sistematizacao teorica, tendo como horizonte a fundamentagao

eidética da psicologia cientifica.

2.3 ANALISE DA OBRA “FILOSOFIA COMO CIENCIA DE RIGOR” DE 1911

Dando sequéncia as analises das obras husserlianas que versam sobre a
tematica da Psicologia, passaremos a analisar o artigo publicado na Revista Logos no
ano de 1911 cuja tematica principal é a critica a Psicologia e as suas intencdes de
substituir a Filosofia, bem como uma critica ao naturalismo e ao historicismo. como
podemos extrair do prefacio a edicdo em espanhol do texto, de Miguel Garcia-Baro:

Husserl preocupado, sobretudo, por separar a fenomenologia da
psicologia (como a ciéncia da naturalidade) e a filosofia primeira em
geral do historicismo relativista que ndo reconhece nada ser ideal, ndo
elabora em sua contribui¢do para Logos a teoria deste passo primeiro
de abstencdo respeito de toda engenhosidade que conhecemos como
epoché fenomenoldgica. (Husserl, 2009, p. 6, tradugdo nossa)’

Dessa forma, compreendemos que este texto se insere no contexto no qual ha
ainda, por Husserl, uma grande preocupacdo pela critica a Psicologia, como aquela
ciéncia que exemplifica a tendéncia naturalista junto as ciéncias. Em especial,
buscaremos destacar como a critica ao naturalismo, neste texto e neste contexto,
demonstram a grande preocupacao que Husserl possui pela ascensdo da Psicologia
enquanto uma ciéncia “auténoma” da Filosofia, bem como uma ciéncia que possui
grandes perdas ao buscar utilizar-se do método das ciéncias naturais. Como ja descrito
por Garcia-Bard, ainda ndo ha aqui neste texto uma apresentacdo do que viria a ser a
conhecida “Epoché” fenomenol6gica; contudo, para um leitor atento, é possivel
verificar alguns germens dessa progressao do método fenomenolégico. Aqui fica
explicito o duplo movimento de Husserl: ao mesmo tempo que critica a psicologia

naturalista, ele esta implicitamente defendendo a necessidade de uma outra psicologia —

% Husserl, preocupado sobre todo por separar a la fenomenologia de la psicologia (como ciencia
de la naturaleza) y a la filosofia primera en general del historicismo relativista que no reconoce
ningun ser ideal, no elabora en su contribucién a Logos la teoria de este paso primero de
abstencion respecto de toda ingenuidad que conocemos como ep6jé fenomenolégica. (Husserl,
2009, p. 6)



67

ndo naturalista — que s6 poderia surgir a partir de uma fundamentacdo filosofica
rigorosa. Esta é a abertura para a psicologia tedrica de base fenomenolégica.

Vale ressaltar que este texto foi escrito e publicado ainda no contexto que
antecedeu a “Querela da Catedra” de Marburg, na qual Husserl desempenhou um papel
muito importante, ao lado de outros quatro filésofos. Este nticleo organizou, durante o
ano de 1911, um abaixo assinado, colhendo assinaturas de diversos professores
catedraticos de filosofia das mais diversas universidades alemas, austriacas e suicas.
Portanto, o tom critico aqui demonstrado a Psicologia e seus investigadores pode e deve
ser interpretado frente a este contexto especifico. Dentro do possivel, buscaremos
apontar as possiveis manifestacoes mais enérgicas orientadas por este contexto
antinaturalista em se tratando, em especial, da critica a Psicologia.

Husserl inicia o texto do artigo tecendo um elogio e ao mesmo tempo
evidenciando a importancia da Filosofia, como aquela que possibilitou a adequada
fundamentagdo das ciéncias, as quais, inclusive, em um sentido mais epistemolégico,
passaram a ser organizadas em Ciéncias da Natureza (Naturwissenschaften) e Ciéncias
do Espirito (Geisteswissenschaften). Diferenca essa que ndo é produto das ciéncias em
si, mas que é apenas possivel pela existéncia de uma reflexdo filosofica sobre as
ciéncias em si. Dira Husserl:

O Unico fruto maduro destes esforcos foi a fundacdo e a
independéncia das rigorosas ciéncias da natureza e do espirito, bem
como de certas novas disciplinas da matematica pura. A propria
filosofia, no sentido peculiar que agora surge pela primeira vez,
continuou a carecer do carater de uma ciéncia rigorosa [...]. A
filosofia, entdo, ndo pode ser configurada como uma ciéncia eficaz;
quando, para os seus fins histéricos, é a ciéncia suprema, a mais
rigorosa de todas, aquela que representa a inaliendvel pretensdo
humana ao conhecimento puro e absoluto (e a valorizacdo e ao desejo
do puro e do absoluto, que dele sdo inseparaveis). [...] Kant gostava de
dizer que ndo se pode aprender filosofia, mas apenas filosofar. Que
outro significado tem esta frase além da confissdo de que a filosofia
ndo é ciéncia? (Husserl, 2009, p. 7, Hua XXV, <289-290>, tradugao
nossa)'’

19 Pero el tnico fruto maduro de estos esfuerzos ha sido la fundamentacion y la independizacion
de las ciencias rigurosas de la naturaleza y del espiritu, asi como de ciertas nuevas disciplinas de
la matematica pura. La filosofia misma en el sentido peculiar que ahora por vez primera emerge
sigui6 carente del caracter de ciencia rigurosa. [...] La filosofia, pues, no logra configurarse
como efectiva ciencia; cuando, por sus miras historicas, ella es la ciencia suprema, la mas
rigurosa de todas, la que representa la inajenable pretensiéon humana al conocimiento puro y
absoluto (y al valorar y el querer puros y absolutos, que le son inseparables). [...] Le gustaba
decir a Kant que no se puede aprender filosofia, sino solo filosofar. ; Qué otro significado tiene
esta frase mas que la confesion, de que la filosofia no es ciencia? (Husserl, 2009, p. 7, Hua
XXV, <289-290>)



68

Husserl estabelece aqui o paradoxo fundamental: a filosofia é a "ciéncia
suprema’, mas carece do carater de ciéncia rigorosa. Esta tensdo é o motor que
impulsiona todo o artigo. A fenomenologia se apresentard como a resolucdo deste
paradoxo - uma filosofia que finalmente atinge o estatuto de ciéncia rigorosa. Para
nossa tese, isso significa que a psicologia tedrica s6 pode surgir quando a filosofia
atingir este patamar de rigor.. Podemos depreender deste trecho, facilmente, que a
filosofia ndo é entendida como um conteddo a ser ensinado, mas como uma forma
"rigorosa" de se pensar. Neste sentido, Husserl quer indicar que a Filosofia, e
consequentemente sua Fenomenologia, possui um valor intrinseco ao proprio ato de
filosofar, e ndo depende de validagoes ou reconhecimentos “exteriores” que passem a
justificar a propria necessidade e “relevancia”. Nesse sentido, parece-nos muito claro
que Husserl busca, com a propria tematica do texto, e com a propria critica que tecera -
sobretudo a Psicologia — mostrar que a Filosofia ndo pode ser substituida, e que sua
autonomia é, inclusive, condicdo para a compreensdo das proprias ciéncias enquanto tal.
Este é um ponto crucial para desmontar a pretensdao de auto-suficiéncia da psicologia
experimental. Se o rigor das ciéncias deriva da filosofia, entdo a psicologia que rejeita a
filosofia estd, paradoxalmente, minando suas préprias bases de rigor. Tal assunto, é bom
recordar, ja havia sido tratado em suas Investigacoes. Nesse texto, porém, temos a
oportunidade de conhecer - como raras vezes acontece - um modo de escrita de Husserl
no qual ele, de fato, se preocupa em exemplificar e explicar a maioria das incursdes
tedricas as quais realiza.

Neste mesmo sentido, Husserl defendera que o carater de rigor, aparentemente
exclusivo das ciéncias, principalmente daquelas ditas “exatas”, é, na verdade, um
carater conferido pela propria Filosofia. Isso significa dizer que o carater de conferéncia
de “verdade” das ciéncias ndao é uma exclusividade tnica das ciéncias positivistas,
antes, € uma consequéncia do embasamento filos6fico que as proporciona tal
caracteristica. Esse ponto, inclusive, o qual sera analisado neste texto, também ja foi
alvo das proprias Investigagbes Logicas, anteriores a este escrito. Dird Husserl sobre
essa tematica:

E necessario repetir esta conviccdo com énfase e sinceridade, e fazé-lo
precisamente neste lugar, no inicio do Logos, que deseja testemunhar
uma viragem significativa na filosofia e preparar o terreno para o
futuro “sistema” de filosofia. Na verdade, ao sublinhar enfaticamente
o cardcter ndo cientifico de toda a filosofia que existiu até hoje,
coloca-se simultaneamente a questdo de saber se a filosofia querera
continuar a manter o objectivo de ser uma ciéncia rigorosa, se pode e



69

deve querer fazé-lo. . (Husserl, 2009, p. 11, Hua XXV, <291>,
tradugdo nossa)'!

A critica de Husserl, como podemos também depreender, se estende aos
proprios filésofos. Husserl conclama, para a sua causa, contra as investidas naturalistas,
presentes em especial nas intencdes daqueles ditos psicélogos em substituir a Filosofia,
os filésofos, para que estes passem a acreditar e confiar no préprio fazer filoséfico.
Mais do que isso, irdA novamente se posicionar contra as intenc¢oes da Psicologia em se
posicionar como uma alternativa valida a Filosofia, ao mesmo tempo em que demonstra
0s argumentos teoOricos que sustentam sua luta institucional contra os psicologos
experimentais que, naquele momento, disputam as catedras de professores “titulares”.
Husserl eleva o tom retérico aqui, transformando uma constatacdo histérica num apelo
quase moral. A decisdo pela ciéncia rigorosa nao é apenas epistemoldgica, mas é uma
escolha sobre o destino da filosofia. Para a psicologia teérica, isso significa que sua
possibilidade estd condicionada a esta "viragem" na filosofia, que possibilitara a sua
fundamentacao igualmente rigorosa.

Para finalizar esta introducdo, Husserl ainda defendera que essa necessidade de
rigor metodolégico na prépria Filosofia e, consequentemente, no proprio modo de se
pensar, terd como produto sua prépria filosofia, ou seja, a Fenomenologia. Nao ha,
como pode se supor, uma referéncia direta em que Husserl deixa explicita suas
intencoes de oferecer aqui a Fenomenologia como a tal “ciéncia rigorosa”. Contudo,
todo seu esforco, todos os seus elogios a Filosofia em geral, irdo desembocar, como
veremos, em um tipo especifico de filosofar. O filosofar que exigird do filésofo a
suspensdo de suas préprias convicgoes, a fim de analisar as origens e fundamentos de
todo e qualquer tipo de conhecimento. A estratégia de Husserl é sutil: ele ndo nomeia a
fenomenologia como a solugdo, mas constroi um cenario onde ela se torna a unica
resposta possivel. Da mesma forma, a psicologia tedrica ndo é nomeada, mas se torna a
consequéncia necesséria da aplicacdo da fenomenologia ao campo do psiquico. E a isso
se prestara boa parte de toda a sua Fenomenologia. Sobre isso, Husserl enfatiza que:

As péginas que se seguem baseiam-se na ideia de que os interesses
supremos da cultura humana exigem que seja construida uma filosofia
rigorosamente cientifica; que, portanto, se quiser haver uma razdo

"' Es preciso repetir tajante y sinceramente esta conviccion, y hacerlo precisamente en este
lugar, en los comienzos de Logos, que desea dar testimonio de un significativo giro de la
filosofia y preparar el terreno para el futuro «sistema» de la filosofia. En efecto, al subrayar
tajantemente el caracter no cientifico de toda la filosofia habida hasta hoy, se suscita
simultaneamente la cuestion de si querra la filosofia seguir manteniendo la meta de ser ciencia
rigurosa, de si puede y debe quererlo. (Husserl, 2009, p. 11, Hua XXV, <291>)



70

para uma revolucdo filos6fica no nosso tempo, ela deve, sem divida,
ser animada pela intencdo de refundar a filosofia no sentido de ciéncia
rigorosa. Esta intencdo ndo é nada estranha ao presente. Esta
plenamente vivo precisamente dentro do naturalismo predominante.
Desde o inicio perseguiu com total resolugdo a ideia de uma reforma
rigorosamente cientifica da filosofia, e sempre acreditou, tanto nas
suas formas passadas como contemporaneas, que ja a tinha alcangado.
(Husserl, 2009, p. 13-14, Hua XXV, <293>, tradugdo nossa).'?

Repetindo nosso argumento, é de supor que esta “filosofia rigorosamente
cientifica” ndo poderia ser outra, que ndo a prépria Fenomenologia. E, como
buscaremos demonstrar, sera na oposi¢dao, em principio, a propria Psicologia, que esta
“nova” Filosofia buscara seu Ilocus, e sua principal motivagdo. De igual forma, o dito
"naturalismo predominante” pode ser compreendido, sendo em todo, a0 menos em
grande parte como uma critica a Psicologia e ao seu psicologismo. Husserl faz aqui uma
jogada brilhante: apropria-se do ideal de "ciéncia rigorosa" do naturalismo, mas mostra
que o naturalismo € incapaz de realiza-lo. A fenomenologia se apresenta como a
verdadeira herdeira deste ideal. Para a psicologia, isso significa que a aspiracao de
cientificidade da psicologia experimental é legitima, mas seu método a trai. Dessa
forma é possivel compreender que a Fenomenologia nasceu como uma critica ao
psicologismo, e se estrutura a partir desta critica, quando busca, ao revelar as proprias
limitagcOes da psicologia, estabelecer suas bases. Dito de outra forma, é por meio das
auséncias deixadas pela Psicologia, principalmente a Psicologia Experimental, que
Husserl ira desenvolver sua Fenomenologia. Primeiramente como critica, e,
posteriormente, como proposta de uma fundamentacdo mais rigorosa, para esta propria
Psicologia. A tese fica explicita: a fenomenologia constitui-se em oposicao a psicologia
naturalista, mas esta oposicdo é produtiva - é dela que surge a possibilidade de uma
psicologia teérica fenomenologicamente fundamentada.

Abrindo a temaética da “Filosofia Naturalista”, Husserl destaca, desde o inicio
da parte dedicada a critica ao Naturalismo, a necessidade de se tratar o conteido da

consciéncia e sua natureza especifica, como sendo inabordaveis pelo método das

2 Las paginas que siguen se apoyan en la idea de que los intereses supremos de la cultura
humana exigen que se construya una filosofia rigurosamente cientifica; de que, por tanto, si ha
de haber razén para un revolucion filos6fico en nuestro tiempo, tiene sin duda que estar
animado por la por tanto, si ha de haber razén para un giro filosé6fico en nuestro tiempo, tiene
sin duda que estar animado por la intencién de refundar la filosofia en el sentido de la ciencia
rigurosa. Esta intencion no le resulta en absoluto extrafia al presente. Estd plenamente viva
justamente en el interior del naturalismo predominante. Desde el principio persigue con toda
resolucion la idea de una reforma rigurosamente cientifica de la filosofia, e incluso cree
siempre, tanto en sus formas pasadas como en las contemporaneas, que ya la ha realizado
(Husserl, 2009, p. 13-14, Hua XXV,<293>).



71

ciéncias naturais. Essa defesa forte da Filosofia, mas também de um modelo filoséfico
novo para as ciéncias, demonstra ja em Husserl que sua critica ao Naturalismo e,
portanto, a tentativa da Psicologia de se naturalizar, ndo é uma critica “vazia”, antes, é
ela sustentada por uma indicacdo de solucdo ao problema apresentado. Dentro ainda de
seu diagnostico, Husserl destaca que:

O que é caracteristico de todas as formas de naturalismo extremo e
consistente, comecando com o materialismo popular e terminando
com 0 monismo sensorial e o energeticismo contemporaneos, €, por
um lado, a naturalizacdo da consciéncia, incluindo todos os dados
intencionais-imanentes da consciéncia; de outro, a naturalizacdo das
ideias e, portanto, de todos os ideais e normas absolutas (Husserl,
2009, p. 16, Hua XXV, <294-295>, traducdo nossa)."

Esta é uma das definicdes mais precisas de naturalismo em Husserl. O duplo
movimento de naturalizacdo - da consciéncia e das ideias - revela o cerne do problema.
Para a possibilidade de uma psicologia teorica, isso significa que qualquer tentativa de
estudar o psiquismo através de métodos naturalistas ja pressupde uma deformagao do
préprio objeto de estudo. A psicologia fenomenoldégica, ao contrario, partiria do
reconhecimento da irredutibilidade da consciéncia a natureza. Ainda sobre a tentativa de
naturalizacdo do mundo e, em ultima instancia, de naturalizagdo da prépria razdo,
Husserl a descrevera como uma contradi¢do que ndo encontra sustentacdo em si mesma,
tendo em vista que o naturalista, para afirmar que tudo o que existe, inclusive o préprio
pensamento, é fruto da natureza e que, portanto, ndo existe a ideia, ja faz uso das
proprias essencialidades e da préopria regido eidética para realizar tais afirmacdes.
Segundo Husserl, “Ele [0 idealista] até rejeitaria tal coisa longe de si mesmo. Nele o
absurdo ndo é manifesto, mas oculto aos seus préprios olhos, e consiste no fato de ele
naturalizar a razdo” (Husserl, 2009, p. 17, Hua XXV, <295-296>). E é exatamente esta
tentativa de “naturalizacdo da razdo” apontada por Husserl que consistira em um dos
maiores erros epistemologicos e paradigmaticos no idedrio dos psicélogos
experimentais. Eles se negam a perceber que o seu proprio fazer psicolégico e cientifico
carece de fundamentacdo filoséfica e epistemologica. Husserl indica claramente que
ndo compreender que seja impossivel naturalizar a razdo, e a propria Logica, demonstra

ja que os psicélogos experimentais ndo apenas nao conseguem fundamentar sua ciéncia,

3 Lo caracteristico de todas las formas del naturalismo extremo y consecuente, empezando por
el materialismo popular y terminando por los contemporaneos monismo de las sensaciones y
energetismo, es, de un lado, la naturalizacién de la conciencia, incluidos todos los datos de
conciencia intencional-inmanentes; de otro, la naturalizacion de las ideas y, por tanto, de todos
los ideales y normas absolutos. (p. 16, <294-295>)



72

como também ndo poderdo alcangar maiores progressos dentro da Psicologia, por ndo
terem caracterizado adequadamente seu préprio objeto de estudo. Esta é uma critica na
qual Husserl antevé os impasses que a psicologia experimental enfrentaria no século
XX. A '"crise da psicologia" que se seguiria deriva precisamente desta falta de
fundamentacao filosofica. A psicologia tedrica pode se apresentar como a solugdo para
esta crise.

Na sequéncia, Husserl ird explicitamente destacar a Psicologia, em especial a
Psicologia Experimental, e como esta, em seu afd de conseguir se tornar uma disciplina
autonoma, ao assumir os mesmos moldes e métodos das ciéncias naturais, deixa de lado
sua vocacao de se tornar, de fato, fundamento para as demais ciéncias do Espirito.
Nesse sentido, dira Husserl:

Certamente, ndo remetemos as nossas analises criticas as reflexées
mais populares dos cientistas naturais que filosofam, mas tratamos de
uma filosofia de natureza técnica e que se apresenta com toda a
bagagem verdadeiramente cientifica; mas, sobretudo, com um método
e uma disciplina pelos quais acredita ter ascendido definitivamente a
categoria de ciéncia exata. [...] Pois bem, se pedirmos a filosofia
exata, embora ainda construida de forma limitada, isto é, a analogia da
mecanica exata, somos informados da psicologia psicofisica e, muito
especialmente, da psicologia experimental, a qual ninguém pode negar
a categoria de ciéncia rigorosa. [...] A ldgica e a teoria do
conhecimento, a estética, a ética e a pedagogia teriam finalmente,
gracas a ela, alcancado a sua fundamentacdo cientifica e devem
mesmo estar em plena transformacdo que as transforme em disciplinas
experimentais. (Husserl, 2009, p. 20, Hua XXV, <297-298>, traducao
nossa)'

Neste trecho que esta ja no inicio desta obra, na qual Husserl anuncia, desde o
inicio, que tratara sobre as tentativas de naturalizacdo da Filosofia e da propria
consciéncia, o filésofo ja destaca o papel controverso da Psicologia Experimental. Aqui,
a Psicologia Experimental é compreendida por Husserl e localizada ja como o exemplo
maximo de sua critica. Por outro lado, poderiamos depreender igualmente que a propria

critica a naturalizacdo da Filosofia e da propria consciéncia apenas tem seu motor por

4 Ciertamente, no referimos nuestros andlisis criticos a las reflexiones, mas populares, de los
cientificos naturales que filosofan, sino que nos ocupamos con la filosofia de indole técnica y
que se presenta con todos los bagajes realmente cientificos; pero, sobre todo, con un método y
una disciplina a causa de los cuales cree haber definitivamente escalado hasta el rango de una
ciencia exacta. [...] Pues bien, si preguntamos, por la filosofia exacta, aunque todavia
limitadamente construida, o sea, por lo andlogo de la mecéanica exacta, se nos indica la
psicologia psico- fisica y, muy en especial, la psicologia experimental, a la que nadie podra
negar el rango de ciencia rigurosa. [...] La logica y la teoria del conocimiento, la estética, la
ética y la pedagogia habrian por fin, gracias a ella, logrado su fundamento cientifico e incluso
han de encontrarse en plena transformacién que las vuelva disciplinas experimentales. (p. 20,
<297-298>)



73

causa da propria Psicologia Experimental que, como vimos, neste momento, desponta
COmo um Novo ramo e como uma nova concorrente a Filosofia, tanto no campo teérico
como institucional. A psicologia experimental torna-se o "caso paradigmatico" do
naturalismo. Isto é significativo: mostra que a luta contra o naturalismo se da
principalmente no terreno da psicologia. A psicologia tedrica, fenomenologicamente
fundamentada seria, portanto, a vanguarda da resisténcia ao naturalismo. Husserl ndao
deixa de reconhecer o esforco metodologico dos primeiros psic6logos experimentais e
que alguns avancos foram possiveis, gracas a um rigor metodolégico aplicado a alguns
fendmenos mensuraveis, tais como o tempo de reacdo e percepcoes. Contudo, como ele
proprio descreve ao longo deste artigo, a fundamentacdo desta nova ciéncia é limitada e
nao permite o proprio progresso da Psicologia. Husserl é justo: reconhece os méritos da
psicologia experimental em seu préprio terreno, mas mostra sua limitacao fundamental.
Esta postura é importante para a psicologia tedrica - ela ndo precisa negar os achados da
psicologia experimental, mas sim recoloca-los em um quadro teérico mais adequado.

Neste texto, igualmente, Husserl busca atualizar sua critica ao psicologismo —
que ja fora alvo de suas Investigagées Logicas, publicadas 10 anos antes da publicacdo
do artigo que estamos analisando neste momento. Contudo, neste contexto, a critica a
ciéncia psicologica é mais direta e mais explicita. Retomando sua critica ao
psicologismo, ele dira que:

Em primeiro lugar, como mostraria uma breve consideracao, deve-se
ver claramente que a psicologia, como ciéncia dos fatos, é inadequada
para fornecer fundamentos para aquelas disciplinas filoséficas que tém
a ver com os principios puros de todas as normas, isto é, os principios
puros de todas as normas, légica, axiologia e pratica pura. Podemos
poupar-nos uma discussdo detalhada: isso nos levaria de volta, é claro,
aos céticos absurdos dos quais ja falamos. Mas no que diz respeito a
teoria do conhecimento, que certamente separamos da logica pura no
sentido de pura mathesis universalis (e que como tal nada tem a ver
com o conhecimento), vdarias coisas podem ser ditas contra o
psicologismo e o fisicalismo epistemolégico, alguns dos quais
mencionarei. (Husserl, 2009, pag.21, <298>, tradugdo nossa)"

> En primer lugar, como mostraria una breve consideracién, debe verse claramente que la
psicologia, como ciencia de los hechos, es inadecuada para proporcionar fundamentos a
aquellas disciplinas filoséficas que tienen que ver con los principios puros de todas las normas,
es decir, los principios puros. todos los estandares, légica, axiologia y practica pura. Podemos
ahorrarnos una discusién detallada: esto nos devolveria, por supuesto, a los absurdos escépticos
de los que ya hemos hablado. Pero con respecto a la teoria del conocimiento, que ciertamente
separamos de la l6gica pura en el sentido de pura mathesis universalis (y que como tal no tiene
nada que ver con el conocimiento), se pueden decir varias cosas contra el psicologismo y el
fisicalismo epistemoldgico, algunas de las cuales Lo mencionaré. (Husserl, 2009, pag.21,
<298>)



74

Aqui Husserl atualiza sua critica ao psicologismo para o contexto da psicologia
experimental. O cerne do argumento permanece: fatos ndo podem fundamentar normas.
Porém, agora o alvo é mais especifico - a pretensdo da psicologia experimental de
fundamentar até mesmo a teoria do conhecimento. Tal qual o naturalismo é considerado
por Husserl uma contradicdo em termos ao tentar fundamentar a propria natureza e o
proprio mundo, assim também a Psicologia Experimental, sendo uma ciéncia de fatos,
ndo pode ela fundamentar aquelas disciplinas filos6ficas que possuem como principios
e fundamentacdo "principios puros". Essa critica aqui relembrada por Husserl é de
extrema importancia, levando-se em conta que, diante dos “achados” e possiveis
avancos demonstrados pela Psicologia Experimental, esta ainda esta sustentada por
bases frageis. Husserl estabelece aqui uma hierarquia clara: as ciéncias de fatos
pressupdem principios puros que elas mesmas nao podem fundamentar. A possibilidade
de uma psicologia tedrica, fenomenologicamente embasada, ocuparia justamente este
espaco - o estudo dos principios puros que tornam possivel a fundamentagdo teérica e
rigorosa da psicologia empirica. Notadamente Husserl se posiciona contra uma suposta
argumentacdo pragmatista segundo a qual a capacidade de explicar e prever
determinados fendmenos psiquicos ndo deve ser encarado como argumento suficiente
para se compreender a propria natureza destes fendomenos. Falta a Psicologia, conforme
buscard demonstrar Husserl, a verdadeira caracterizacdo de seu objeto de estudo e a
verdadeira descricdo das categorias que compOem a complexa relacdo entre tais
fendomenos e tipos de categorias psiquicas. Em uma maior especificacdo desta critica,
Husserl aponta a fragilidade desta falta de caracterizacdo do objeto da Psicologia:

O objetivo das ciéncias naturais é conhecer, de forma rigorosamente
cientifica e objetivamente vélida, esses dados que sdo tidos como
certos. O mesmo se aplica a natureza no sentido amplo, no sentido
psicofisico; e o mesmo acontece com as ciéncias que o investigam,
isto é, sobretudo, com a psicologia. O psiquico ndo é um mundo em si:
ele se d4 como um ego ou como uma experiéncia de um ego (em
sentidos muito diferentes), e o ego e as experiéncias se mostram,
segundo a experiéncia, unidos a certas coisas fisicas chamadas corpos
vivos. [...] A tarefa da psicologia, entdo, é investigar cientificamente,
determinar de uma forma objetivamente valida, esse psiquico, dentro
do contexto psicofisico natural em que, é claro, ele existe; descubra as
leis segundo as quais ele se forma e se transforma, vai e vem. [...]
Mesmo onde a psicologia — essa ciéncia empirica — se propos
determinar meros acontecimentos de consciéncia e ndo dependéncias
psicofisicas no sentido estrito habitual, tais acontecimentos sdo
pensados como pertencentes a natureza, isto é, como pertencentes as
consciéncias humanas ou animais que, por sua vez, é claro, eles estdo
ligados — e isso por si s6 figura na apreensdo que se tem. deles - com



75

corpos vivos de homens ou animais. (Husserl, 2009, p. 21-22, Hua
XXV, <298-299>)'¢

Husserl primeiramente destaca que a existéncia do psiquico ndo pode estar
apartada de uma relagdo com um sujeito, “um corpo vivo”. Contudo, a analise dos
fendmenos psiquicos ndo pode ser de tal forma reduzida que se investigue apenas o
aspecto corpoéreo dos fendmenos psiquicos. Embora o aspecto fisioldgico e corpéreo
esteja presente nas analises psicoldgicas, buscar fundamentar a ciéncia psicologica e o
estudo destes fendmenos apenas por esta via seria, segundo Husserl, descaracterizar o
fendmeno psiquico em si. Ademais, a propria tentativa de se caracterizar tais fenomenos
desta forma, aponta Husserl, ja demonstra o uso de habilidades reflexivas e de reducoes
eidéticas — caracteristicas proprias do método fenomenolégico — as quais ocorrem sem
que os proprios psicélogos se deem conta de que o fazem. Dito de outra forma, um
psicologo que busca descrever os fendmenos psiquicos a partir da categoria analitica da
fisiologia, o faz ndo porque é capaz de utilizar fisiologicamente sua consciéncia, mas
porque, ja nesse momento, se utiliza de uma capacidade tnica presente na sua propria
consciéncia que categoriza seus proprios conhecimentos e suas proprias experiéncias
enquanto tais. O oficio do psicélogo, é, portanto, a prépria demonstracao de que a
Psicologia busca ignorar um aspecto do fenémeno psiquico, da prépria estrutura da
consciéncia, contudo, da qual se utiliza para explicar seu objeto de estudo.

Conforme prosseguira Husserl em sua linha de raciocinio, a Psicologia também
carece dos fundamentos que ousa tentar explicar. Assim, ndo pode qualquer ciéncia da
natureza se esquivar da sua necessaria fundamentacao na propria filosofia, que é quem
lhe confere os critérios de validacdo e de verdade. E o mesmo se aplica a Psicologia,

como dira Husserl:

' La meta de la ciencia de la naturaleza es conocer de modo rigurosamente cientifico,
objetivamente valido, estos datos que se dan por supuestos. Lo mismo es verdad respecto de la
naturaleza en sentido amplio, en sentido amplio, en sentido psicofisico; y 1o mismo es verdad de
las ciencias que la investigan, o sea, sobre todo, de la psicologia. Lo psiquico no es por si un
mundo: esta dado como yo o como vivencia de un yo (en sentidos, por lo demds, muy distintos),
y el yo y las vivencias se muestran, conforme a la experiencia, unidos a ciertas cosas fisicas
llamadas cuerpos vivos. [...] La tarea de la psicologia, pues, es investigar cientificamente,
determinar de modo objetivamente vélido, esto psiquico, dentro del contexto natural psicofisico
en que, por supuesto, existe; descubrir las leyes segtin las cuales se forma y se transforma, va y
viene. [...] Incluso alli donde la psicologia —esa ciencia empirica— se ha propuesto determinar
meros acontecimientos de conciencia y no dependencias psicofisicas en el usual sentido estricto,
tales acontecimientos estdn pensados como pertenecientes a la naturaleza, o sea, como
pertenecientes a conciencias humanas o animales que, a su vez, por supuesto, se vinculan —y
esto mismo figura en la aprehension que se tiene. de ellas— con cuerpos vivos de hombres o de
animales. (Husserl, 2009, p. 21-22,Hua XXV, <298-299>)



76

Dai é evidente que, se existem argumentos decisivos em virtude dos
quais a ciéncia fisica da natureza ndo pode ser filosofia num sentido
especifico, nem pode alguma vez servir de fundamento para a
filosofia, de modo que sé com base numa filosofia anterior consegue
para serem usados filosoficamente para os propdsitos da metafisica,
todos esses argumentos teriam de ser aplicados sem mais delongas a
psicologia (Husserl, 2009, p. .22, Hua XXV, <298>)".

A Psicologia, aqui entendida por Husserl, novamente, como Psicologia
Experimental, ndo pode ser ela "Filosofia", no sentido de fundamentar ela mesma a
propria Filosofia e, menos ainda, a ciéncia fisica da natureza. Por outro lado, aqui
Husserl ja admite sua "deficiéncia", porém, demonstrando sua "solucao", qual seja, que
a psicologia possa ter uma "base filos6fica prévia" que lhe sirva para fundamentar-se
metafisicamente. Esta é uma concessdao importante: Husserl ndo rejeita a psicologia em
si, mas sua pretensdo de auto-fundamentacdo. A "base filosofica prévia" que ele sugere
serd desenvolvida como fenomenologia nos trabalhos posteriores. Visando a nossa
analise e nosso objetivo, nos parece claro que Husserl trata aqui de sua Fenomenologia,
como possibilidade de fundamentacdo para esta Psicologia. Apontar a necessdria
fundamentacdo da Psicologia e, ao mesmo tempo, demonstrar a necessidade de uma
Filosofia Rigorosa, como um outro nome para a sua Fenomenologia, deixa transparecer
nos escritos da husserliana que a deficiéncia existente na fundamentagdo da Psicologia
podera ser suplantada pela Fenomenologia.

Husserl passa, posteriormente, a aprofundar a sua critica a Psicologia, e, ao
mesmo tempo evidenciar que bases a sua Fenomenologia podera alicercar assim melhor
embasando a Psicologia. Ele buscara demonstrar que, ndo s6 o pensamento claro,
autoevidente, baseado na evidenciacdo da Ldgica é necessario para a fundamentacdo da
Psicologia, mas que, igualmente, as experiéncias enquanto tais, como parte de uma
maior gama de fendmenos psiquicos, também devem ser alvo da investigacdo
psicolégica. Aqui Husserl comeca a esbocar o que seria uma psicologia
fenomenologicamente fundamentada, ou seja, uma ciéncia que leve a sério tanto a
légica pura quanto a descricdao rigorosa das experiéncias em sua imanéncia. Tal

investigacdo, a evidenciacdo de suas categorias e a propria compreensdao de sua

7 De donde resulta con evidencia que, de haber argumentos decisivos en virtud de los cuales no
pueda ser filosofia en sentido especifico la ciencia fisica de la naturaleza ni pueda jamas servir a
la filosofia de fundamento, de modo que sélo sobre la base de una previa filosofia logre ser
filoséficamente aprovechada para los fines de la metafisica, todos esos argumentos habrian de
aplicarse sin mas a la psicologia (Husserl, 2009, p. .22, Hua XXV, <298>).



77

estruturacdo devera ser objeto desta “Filosofia Rigorosa”, ou seja, de sua
Fenomenologia. Conforme dira Husserl:

Contudo, por mais que este modo de critica da experiéncia nos
satisfaca enquanto estamos na ciéncia da natureza e pensamos sobre a
atitude que lhe é prépria, ainda ha espago para — e é essencial — uma
critica da experiéncia completamente diferente: uma critica de
experiéncia que pde em questdo ao mesmo tempo toda a experiéncia e
o pensamento das ciéncias empiricas. (Husserl, 2009, p. 23, Hua XXV,
<299>, tradugdo nossa)'®

Husserl quer demonstrar, assim, que a critica que a Psicologia busca
evidenciar, através de experimentos, as realidades psiquicas correspondentes, evidencia
outros problemas das préprias ciéncias da natureza. A Psicologia, portanto, serve como
"mau exemplo" de uma ciéncia que chegou ao limite do préprio método cientifico
(naturalista) ao buscar naturalizar a experiéncia. A psicologia torna-se o caso limite
onde as contradi¢cdes do naturalismo se tornam mais evidentes. Por tentar naturalizar a
propria experiéncia, ela revela os limites do projeto naturalista como um todo. Essa
tentativa demonstra como parte da construcio de todo e qualquer conhecimento
cientifico estd "entremeado" de consideragdes psicoldgicas e, portanto, eidéticas.
Assumir e reconhecer que existam realidades eidéticas também no proprio fazer
cientifico é, para Husserl, uma necessaria clarificacdo do préprio método, a ponto de
tornar-se evidente e necessario a tomada como rigorosa todo a metodologia filoséfica
subjacente a todo fazer cientifico. Desta forma, ao demonstrar a necessidade de uma
clarificacdo do que sdo os “pensamentos puros”, Husserl também passa a delimitar,
ainda que incipientemente, quais sdo os “fendmenos psiquicos”, aqui, denominados de
experiéncias. Experiéncias essas que, neste momento, traduzem uma variada gama de
atos presentes na consciéncia, como o proprio pensamento, as emogoes, as sensacoes e
as percepgoes.

Seguindo neste tema, Husserl também critica como a teoria construida pelos
psicologos experimentais, especialmente a tentativa de se fundamentar as experiéncias
sobre outras experiéncias, reflete, na verdade, uma fragilidade da prépria ciéncia
psicologica. Para Husserl ndo é possivel descrever os acontecimentos na consciéncia

sem antes descrever e compreender a propria consciéncia em si:

'8 Sin embargo, por mas que nos satisfaga este modo de critica de la experiencia mientras
estamos en la ciencia de la naturaleza y pensamos en la actitud que es la suya, aliin cabe —y es
imprescindible— una critica de la experiencia completamente distinta: una critica que pone en
cuestiéon al mismo tiempo la experiencia entera y el pensamiento propio de las ciencias
empiricas. (Husserl, 2009, p. 23, Hua XXV, <299>)



78

J4 se sabe que a teoria do conhecimento é a disciplina que quer
responder a tais questdes e que, até agora, apesar de todo o trabalho
intelectual que os maiores investigadores lhe dedicaram, ndo as
respondeu de forma cientificamente clara, univoca, maneira decisiva
(Husserl, 2009, p.24, Hua XXV, <300>, tradugdo nossa)".

Husserl aponta para o circulo vicioso da psicologia experimental: ela pretende
estudar a consciéncia sem ter clarificado o que é a consciéncia. A fenomenologia se
apresenta como aquela que pode realizar esta clarificacdo prévia. O filésofo aponta o
problema que, precisamente, sua fenomenologia sera capaz de responder. O problema, a
saber, é a propria dificuldade em se fundamentar o estudo da experiéncia, sem a
capacidade de fundar, na prépria consciéncia e, mais especificamente, no Ego
Cognoscente, a propria experiéncia. Segundo ele mesmo, "uma experiéncia nao pode
fundar outra experiéncia", o que, em outras palavras significaria dizer que a experiéncia
é produto de outro processo, e que os "resultados" ndo possuem uma relagdo de causa
entre si, sendo a propria relacdo entre aquilo que é experienciado e aquele que
experiencia. Quem funda o "cogitato" ndo é outro "cogitato", mas sim a "cogitante" na
atitude do "cogito".

Nesse sentido Husserl vai ao amago da questdo da fragilidade da
fundamentacdo da Psicologia ao evidenciar que, por essa ciéncia ndo ter se dedicado da
forma adequada a fundamentar seu método préprio de investigacao dos fendomenos
psiquicos e, principalmente, por ndo ter ainda descrito de forma adequada a prépria
consciéncia - a ferramenta essencial na investigacdao psicoldgica - a Psicologia estaria
fadada a uma “circularidade absurda”:

Querer esperar da prépria ciéncia da natureza a solucdo de um
problema que é inerente a ciéncia da natureza enquanto tal - isto é, que
lhe é sempre inerente, do principio ao fim; até acreditar que pode
contribuir com algo — ou seja, que é sempre inerente a ele, do inicio ao
fim —; Até mesmo acreditar que ela possa fornecer algumas premissas
para a solugdo de tal problema é andar num circulo absurdo. (Husserl,
2009, p. 24, Hua XXV, <300>, tradugdo nossa)®

9 Ya se sabe que la teoria del conocimiento es la disciplina que quiere responder semejantes
preguntas y que, hasta ahora, pese a todo el trabajo intelectual que han dedicado a ella los
mayores investigadores, no las ha respondido de manera cientificamente clara, univoca,
resolutiva (p. 24, <300>).

2 Querer esperar de la misma ciencia de la naturaleza la solucién de un problema que es
inherente a la ciencia de la naturaleza como tal - o sea, que le es inherente siempre, desde que
empieza hasta que acaba—; creer siquiera que ella puede aportar tal—o sea, que le es inherente
siempre, desde que empieza hasta que acaba—; creer siquiera que ella puede aportar algunas
premisas para la solucion de un problema tal, es moverse en un circulo absurdo. (Husserl, 2009,
p. 24, Hua XXV, <300>)



79

Nao parece que ha algo novo aqui que Husserl ja ndo tenha dito nas
Investigagdes Logicas, contudo o "tom" aqui contra a Psicologia Experimental se torna
mais incisivo do que 10 anos antes. Esta mais explicito o argumento de que, sendo a
Psicologia uma ciéncia natural, que buscou imitar as ciéncias naturais, nao pode ela
mesma, fundar o que busca imitar. O que ndo quer dizer o contrario, ou seja, de que,
sendo a Psicologia uma ciéncia fundada em uma ciéncia eidética, ndo possa ela também
fundar outras ciéncias a partir das descricdes dos fendmenos psiquicos e que
fundamentam o proprio ato de conhecer em si. A diferenca de tom reflete o contexto
histérico: em 1911, a psicologia experimental ja se consolidara como disciplina
autbnoma, tornando-se assim um alvo mais urgente e definido para a critica
fenomenoldgica.Vemos que essa temdtica em Husserl aqui ndo serd plenamente
desenvolvida, mas ja antecipa temas que ele discutira em Ideias e nos demais escritos
posteriores.

Retomando nossa analise, e relembrando a propria pergunta que nos propomos
investigar, a saber, se a Fenomenologia poderia ser considerada uma proto-psicologia,
uma espécie de “Psicologia Teorica”, expomos o trecho a seguir, na qual Husserl busca
evidenciar a relacdo propria da Fenomenologia com a Psicologia. De forma mais
explicita, o contexto no qual Husserl demonstra a fragilidade da fundamentacao teérica
da Psicologia, ao mesmo tempo em que eleva a Fenomenologia como a tinica capaz de
descrever as experiéncias e os atos da consciéncia de forma “pura” e sem danos:

Além disso: se a teoria do conhecimento quiser, porém, investigar os
problemas da relagdo entre consciéncia e ser, ela sé podera ter o ser
diante de seus olhos como um correlato da consciéncia, como
conscientemente “mencionado”: como percebido, lembrado, esperado,
representado em imagem, fantasiado, identificado, diferenciado,
acreditado, suspeitado, valorizado, etc. Vé-se entdo que a investigacdo
deve ser dirigida ao conhecimento cientifico da esséncia da
consciéncia: aquilo que é a propria consciéncia, segundo a sua
esséncia, em todas as suas configuracdes distinguiveis; mas também,
ao mesmo tempo, ao que significa, bem como as diferentes maneiras
pelas quais, de acordo com a esséncia de tais configuracdes, a
consciéncia mente sobre os objetos e, talvez, verifica se eles sdo
entidades reais e vélidas. Refiro-me a modos como luz e escuridao;
apresentar e reapresentar; o modo significativo e o modo imaginativo;
o simples e o mediado pelo pensamento; os diferentes modos de



80

atencdo e inuimeras outras maneiras. (Husserl, 2009, p. 25, Hua XXV,
<300-301>, tradugdo nossa)*!

Husserl descreve os modos de se visar a consciéncia, seus modos unicos de se
operar e modos especificos nos quais ela se configura. Dessa forma, o que Husserl
acaba por definir é uma exemplificacdo daquilo que falta a Psicologia, ou seja, uma
clarificacdo das formas sobre as quais a experiéncia — e os varios tipos de experiéncia —
estdo apoiados. A critica é precisa: a psicologia experimental utiliza termos como
"percepcdo”, "memoria", "atencao" sem realizar a analise fenomenoldgica prévia que
esclareceria o que esses termos significam em termos de vivéncias conscientes. Neste
sentido, fica mais do que claro que apenas uma Fenomenologia plenamente
desenvolvida como psicologia tedrica — ou psicologia fenomenologica — é que
possibilitaria a compreensdao profunda dos varios tipos de experiéncias possiveis.
Apenas uma Psicologia Teorica, entendida aqui como uma teoria que fundamente a
descricdo do seu objeto de estudo, e que reflita de forma adequada sobre como o
método pode evidenciar tais experiéncias - seja na descricdo em 1% pessoa, ou em 3?
pessoa - é aquela que poderia ser efetivamente elevadas ao status de uma mathesis
universalis, capazes de descrever as categorias das experiéncias psiquicas, que uma vez
compreendidas e correlacionadas entre si, seriam capazes também de tornar evidentes as
regularidades internas aos proprios aspectos destas experiéncias. Em suma, apenas uma
Psicologia Tedrica, plenamente desenvolvida, a partir dos critérios fenomenoldgicos
seria capaz de descrever de forma clara as categorias das experiéncias psiquicas e, a
partir destas, evidenciar as relacoes de seus tipos possiveis. E sobre esta possibilidade,

Husserl parece ja antever em seu texto:

Deparamo-nos assim com uma ciéncia - de cujo alcance formidavel os
nossos contemporaneos ainda ndo tém ideia - que é ciéncia da
consciéncia, mas ndo psicologia: consciéncia fenomenoldgica, oposta
a ciéncia natural da consciéncia. E como ndo se trata de um
mal-entendido casual, pode-se esperar de antemdo que a

2! Mas aun: si la teoria del conocimiento quiere, sin embargo, investigar los problemas de la
relacién entre la conciencia y el ser, solo puede tener ante los ojos el ser como correlatum de la
conciencia, como «mentado» conscientemente: como percibido, recordado, esperado,
representado en una imagen, fantaseado, identificado, diferenciado, creido, sospechado,
valorado, etc. Se ve entonces que la investigacién ha de dirigirse al conocimiento cientifico de
la esencia de la conciencia: a aquello que es la conciencia misma, segin su esencia, en todas sus
configuraciones distinguibles; pero también, a la vez, a aquello que ella significa, asi como a los
distintos modos en los que, conforme a la esencia de tales configuraciones, mienta la conciencia
objetos y, quiza, comprueba que se trata de entes validos reales. Me refiero a modos tales como
la claridad y la oscuridad; el presentar y el re-presentar; el modo signitivo y el modo
imaginativo; el simple y el mediado por el pensamiento; los diferentes modos atencionales, e
incontables formas mas (Husserl, 2009, p. 25, Hua XXV, <300-301>).



81

fenomenologia e a psicologia terdo relagdes muito estreitas, na medida
em que ambas tém a ver com a consciéncia, embora de maneiras
diferentes: “atitudes” diferentes. Diremos que a psicologia tem a ver
com a “consciéncia empirica”, com a consciéncia na atitude empirica,
existente no contexto da natureza. Por outro lado, a fenomenologia
tem a ver com a consciéncia “pura”, isto é, com a consciéncia na
atitude fenomenolégica. (Husserl, 2009, p. 27, Hua XXV, <302>,
tradugdo nossa)*

Este parece se configurar o apice da relacdo aqui proposta por Husserl neste
texto, a saber que a Psicologia nao é a ciéncia da consciéncia. A Psicologia "habita" na
consciéncia, dela se utiliza e ali estuda os seus fendmenos. Porém, ndo é a Psicologia
quem "teoriza" sobre a consciéncia; ndo é a Psicologia quem descreve a estrutura
consciéncia. Apenas o fenomenologo - ou, em certa medida, o psicologo tedrico
fenomenologicamente embasado - é quem consegue, através de uma reducgdo
fenomenoldgica, descrever as caracteristicas da consciéncia e, a partir dai, evidenciar
suas categorias. E apenas assim, como parte de suas pesquisas, fundamentadas na
filosofia rigorosa proposta pela Fenomenologia, é que os psicdlogos poderiam buscar as
evidéncias dos fendmenos psiquicos e deles tratarem. Apenas ap6s uma reflexdo
fenomenoldgica rigorosa se poderia sair de uma "suposicdo" da existéncia dos atos
psiquicos, para sua evidenciacao, suas variacoes e suas possibilidades de existéncia - as
quais, inclusive, abririam novas possibilidades para a propria experimentacdo em
Psicologia. E imprescindivel um nivel de analise que seja rigoroso o suficiente para se
transcender a experiéncia para dela falar e para ela estudar. S6 assim poderemos
compreender que, para que a Psicologia possa se desenvolver, um método tdo rigoroso
como o método fenomenolégico é imprescindivel como forma de descricao pura dos
fendmenos psiquicos e de suas relagdes de causa e efeito possiveis. O nivel de
evidenciacdo aqui, contudo, € apenas da exploracdao da possibilidade desta estruturacao
epistemoldgica, fornecida a Psicologia, por meio da Fenomenologia. Trata-se aqui de
fundamentar nossa hipdtese, que busca demonstrar que a Fenomenologia de Husserl

tem a intencdo de fundamentar a ciéncia psicologica e dessa fazer um paradigma para as

22 Tropezamos asi con una ciencia —de cuyo formidable alcance nuestros contemporaneos no
tienen ain idea— que es ciencia de la conciencia pero no psicologia: la fenomenologia de la
conciencia, opuesta a la ciencia natural de la conciencia. Y como no es que se trate de un
equivoco casual, cabe espe- rar de antemano que la fenomenologia y la psicologia habran de
estar en relaciones muy estrechas, en la medida en que ambas tienen que ver con la conciencia,
aunque en modos diferentes: «actitudes» distintas. Lo expresaremos diciendo que la psicologia
tiene que ver con la «conciencia empirica», con la conciencia en la actitud empirica, existiendo
en el contexto de la naturaleza. En cambio, la fenomenologia tiene que ver con la conciencia
«pura», o sea, con la conciencia en la actitud fenomenolégica. (Husserl, 2009, p. 27, Hua XXV,
<302>)



82

demais Ciéncias do Espirito — comparavel a relacdo que a matematica tem com as
Ciéncias da Natureza.

E se havia ainda alguma suspeita de que esta relacio de necessidade entre
Fenomenologia e Psicologia poderia ser entendida como uma interpretacao inadequada,
€ o proprio Husserl que descreve a possibilidade de uma “psicologia filosofica™:

Se assim for, verificar-se-4 entdo que, sem prejuizo da verdade, a
psicologia é e pode ser filosofia tdo pouco quanto a ciéncia fisica da
natureza; mas que o primeiro, por razdes essenciais, devera estar
proximo da filosofia - através da fenomenologia - e os destinos dos
dois deverdo permanecer intimamente ligados. (Husserl, 2009, pag.
27, Hua XXV, <302>)%

Como complemento do que comentamos anteriormente, a partir desta conclusao
do proprio Husserl: é apenas em estreita ligacdo com a Fenomenologia que a Psicologia
pode alcancar seu "apice" e sua propria "teleologia". A psicologia pode alcancar seu
objeto de estudo de uma maneira realmente apropriada as suas caracteristicas, se apenas
do método fenomenologico se utilizar. A saber, se tratar seu objeto de estudo a partir de
uma descricdo e estruturacdo das regras que formam e possibilitam a propria
compreensdo da consciéncia. Apenas assim poderiamos falar de uma auténtica
Psicologia, no sentido fenomenol6gico mais profundo.

Insistindo um pouco mais em seu argumento, e ampliando sua critica a
Psicologia Experimental, Husserl argumenta que a verdadeira psicologia é esta feita de
modo tedrico e de forma fenomenoldgica, ou seja, através do uso da analise da
experiéncia propria, a qual alcanca nao apenas o conteido em si do que é vivenciado,
mas toda a estrutura que possibilita essas vivéncias:

O que acabamos de dizer de maneira geral e, especialmente, o que foi
dito sobre a estreita afinidade entre psicologia e filosofia, concorda,
alias, muito pouco com a psicologia exata contemporanea, que esta tao
distante da filosofia quanto pode estar. Ora, por mais que se queira
considerar tal psicologia, devido ao método experimental, como a
unica cientifica, e se olhe para a "psicologia de escritério" com
desprezo, devo declarar que a ideia de que isso é psicologia, ciéncia
psicolégica em o sentido pleno. (Husserl, 2009, pag. 28, Hua XXV,
<302>)*,

2 Si esto es asi, resultara entonces que, sin perjuicio de la verdad, la psicologia es y puede ser
en tan escasa medida filosofia como la ciencia fisica de la naturaleza; pero que la primera, por
razones esenciales, habra de estar proxima de la filosofia —a través de la fenomenologia— y
los destinos de las dos deben quedar enlazados muy intimamente. (Husserl, 2009, p. 27, Hua
XXV, <302>)

24 Cuanto se acaba de decir de manera general y, especialmente, lo que se ha dicho de la cercana
afinidad entre psicologia y filosofia, concuerda, por cierto, muy poco con la contemporanea
psicologia exacta, que es todo lo ajena a la filosofia que se puede ser. Ahora bien, por mas que
se quiera considerar a tal psicologia, debido al método experimental, como la tnica cientifica, y



83

-

E curioso e importante notar que, a psicologia “de escritério” a que se refere
Husserl, é a “psicologia em seu sentido pleno”. Psicologia esta que pode e deve ser
desenvolvida a partir das reflexdes filoséficas e fenomenologicas. Psicologia esta que
ndo possui o prestigio e a relevancia, nem nos tempos de Husserl, nem nos tempos
atuais; mas que, como o préprio Husserl demonstra e argumenta, é imprescindivel para
a estruturacdo tedrica e metodoldgica da Psicologia Experimental. Aqui, neste
momento, fica até mais préximo e facilitado a comparacao com a relagdo entre outras
ciéncias que possuem sua versao “tedrica” e “pratica”, como a Fisica ou a Quimica, por
exemplo. Os fisicos tedricos necessitam de muita reflexdo, muitas abstracdes -
incluindo as abstracdes matematicas - para alcangarem teorias que apenas muito tempo
depois poderdo ser observadas ou testadas. Nao seria diferente com a Psicologia que,
em um afd de se tornar uma ciéncia independente, buscou imitar de maneira vazia e
irrefletida, sobre a necessidade de uma adequada descricdo do seu proprio objeto de
estudo. Portanto, assim como a Fisica tedrica ilumina a Fisica Aplicada ou as demais
areas da Fisica - como a Mecanica, Optica, Atomica etc.; assim também a Psicologia
Cientifica necessita ser “iluminada” por uma Psicologia Tedrica, a qual deve possuir um
método tdo rigoroso e tao apoditico quanto é a Matematica para as demais Ciéncias da
Natureza.

Nesse sentido, Husserl advoga que ndo havera maiores progressos para a
propria Psicologia Experimental enquanto esta ndo assumir para si a necessidade de
uma teorizacdo de seus constructos. Nao poderd a Psicologia Experimental falar de
consciéncia, de “visao”, de “sons”, “imagens” e demais tipos de experiéncias, se nao
conseguir refletir e descrever como estes fendmenos se ddo a consciéncia e as
possibilidades e formas de aparecer destes a essa mesma consciéncia. Dira sobre isso
Husserl:

Da mesma forma, a psicologia experimental é um método para
registrar, em muitos casos, fatos e regularidades psicofisicas valiosas,
que, no entanto, na auséncia da ciéncia sistematica da consciéncia que
investiga imanentemente o0 psiquico, carecem de qualquer
possibilidade de serem profundamente compreendidas e valorizadas
de uma forma definitivamente cientifica. (Husserl, 2009, pag. 29, Hua
XXV, <303>)*

se mire con desprecio a la «psicologia de escritorio», he de declarar que es un error cargado de
consecuencias la idea de que aquélla es la psicologia, la ciencia psicoldgica en sentido pleno.
(Husserl, 2009, p. 28, Hua XXV, <302>).

** Del mismo modo, la psicologia experimental es un método para registrar, en muchos casos,
hechos y regularidades psicofisicos valiosos, que, sin embargo, a falta de la ciencia sistematica
de la conciencia que investigue inmanentemente lo psiquico, carecen de toda posibilidad de ser



84

Neste sentido, a psicologia experimental poderia ter, conforme ja comentamos,
maiores avangos caso a natureza do psiquico pudesse ser mais bem esclarecida e mais
profundamente compreendida, a partir das andlises e reflexdes fenomenologicas. A
Psicologia Experimental poderia deixar de ser apenas uma “mera repetidora” dos
métodos das ciéncias naturais, para uma proponente de um método revolucionario,
capaz de reestruturar e reposicionar a propria definicdo de ciéncia. Pois, ao
perseguirmos o itinerario husserliano, o que ele propoe é exatamente a fundamentacao
ndo apenas da Psicologia ou das Ciéncias do Espirito, mas de toda e qualquer ciéncia;
de toda e qualquer possibilidade de afirmacdo autoevidente e apoditica, a partir da
compreensdo do que é a propria intui¢do doadora de sentido.*®

Sobre os métodos utilizados pela Psicologia Experimental se destacam aqueles
que buscam “neutralizar” qualquer participacdo do experimentador, tal como observar
comportamentos, reagoes, mensurar acoes etc. O método inicial das ditas psicologias
experimentais, foi o muito utilizado e mesmo controverso método da introspeccao. Tal
método é caracterizado pela descricdo autodeclarada das experiéncias dos fendmenos
estudados. As declaracdes podem vir tanto do sujeito pesquisado quanto do pesquisador
e/ou investigador, ou seja, sdo declaracOes realizadas tanto em primeira quanto em
segunda pessoa. O método da introspeccdo sempre foi considerado o “calcanhar de
Aquiles” do inicio da Psicologia Experimental, e por isso, os proprios psicélogos
experimentais buscavam cada vez mais se afastar dele. Contudo, esse afastamento, por
buscar uma pretensa “neutralidade”, eliminava igualmente a possibilidade de uma
humanizacao do proprio conhecimento psicologico e, em tltima analise, ignorava a
Unica possibilidade de investigacdo dos fendmenos a partir da propria reducao dos atos
conscientes daquele que observa esses atos, ou seja, o proprio sujeito cognoscente. E,
exatamente por isso, Husserl ira igualmente criticar os intentos dos psicologos
experimentais de se afastarem daquele método que é o tnico que mantém a relacao
direta com o acesso aos fendmenos psicolégicos:

A psicologia exata ndo tem consciéncia de que isto é aqui uma falta
grave, e tanto menos o é quanto mais vigorosamente combate o
método da introspeccdo e quanto mais energia despende para superar
as suas deficiéncias com o método experimental; que é superar as
falhas de um método que, como se vé, ndo é de forma alguma

hondamente entendidos y valorados de manera definitivamente cientifica. (Husserl, 2009, p. 29,
Hua XXV, <303>)

* Assunto, este, 0 qual ainda ndo é desenvolvido neste texto analisado, mas serd um tema a ser
abordado no 3° capitulo desta tese.



85

questionado sobre o que deve ser alcancado neste ponto (Husserl,
2009, p. 29, Hua XXV, <303>)*

Apesar de, aparentemente, Husserl ndo descrever ou se referir ao método da
introspeccdo em outros textos sobre o tema, a novidade ndo é exatamente uma surpresa,
visto que toda a Fenomenologia e seus achados poderiam ser rapidamente reduzidos,
questionados e criticados a partir da constatacdo de que ndo passam de "mera
introspecgdo”. Porém, o que Husserl mostra é o exato contrario: a Psicologia tem muito
a perder, por ndo querer se aprofundar e melhor desenvolver a introspec¢ao. E mais
ainda, tem muito a perder se ndo conseguir defender o uso da introspec¢do como o
unico método realmente valido para o estudo do objeto que pretende estudar, a
subjetividade. A introspeccao ndo pode ser deixada de lado sob a tunica justificativa de
que ndo é um método “questiondvel” e influenciado pela “subjetividade” do
pesquisador. E exatamente porque é um método que esta todo imerso na subjetividade
que ele pode e deve ser considerado o unico método realmente adequado para a
investigacdo da subjetividade. Esta é uma defesa radical da introspec¢ao como método
privilegiado para o estudo da consciéncia. Husserl ndo defende a introspecgao ingénua,
mas sim uma introspeccdo rigorosamente metodoldgica - o que serd precisamente a
reducdo fenomenoldgica. Se é a partir da propria subjetividade que temos acesso a
nossa propria e, de outra forma, a subjetividade do outro, é entdo a partir da melhoria do
método da introspeccao que devemos buscar o inicio de uma Psicologia que se pretenda
a alcancar sua teleologia, seu “destino”, a saber, a ciéncia que conseguira objetivar a
subjetividade. E, para Husserl, ndo ha outra forma sendo a partir do desenvolvimento de
um método rigoroso capaz de trazer a propria subjetividade a possibilidade de
“purifica-la” a partir da analise dos processos imanentes. Essa analise ndo € outra coisa
que as proprias etapas de seu método fenomenolégico que, aqui neste texto por ora
analisado, é apresentado sobremaneira como o modelo de “Filosofia Rigorosa” por
exceléncia.

Husserl da sequéncia a essa analise, e mesmo chega a elogiar alguns outros
psicologos, entre eles Lipps e Stumpf, os quais ele reconhece terem seu mérito por

seguirem de forma mais fiel o proponente de uma Psicologia baseada na andlise

?7 La psicologia exacta no tiene conciencia de que se trata aqui de una grave falta, y tanto menos
la tiene cuanto con mas viveza combate el método de la introspecciéon y mas energia emplea en
superar las carencias de ésta con el método experimental; lo cual es superar las faltas de un
método que, como puede comprobarse, no entra en cuestion en absoluto a propésito, de lo que
hay que lograr en este punto. (Husserl, 2009, p. 29, Hua XXV, <303>)



86

“descritiva das experiéncias intencionais” (Husserl, 2009, p. 31, Hua XXV, <304>), seu
também mestre, Brentano. Estes elogios mostram que a critica de Husserl nao é global a
psicologia, mas direcionada especificamente a psicologia experimental naturalista. Ele
reconhece a existéncia de tradi¢oes psicologicas mais proximas da fenomenologia. Um
elogio digno de nota, uma vez que Husserl reconhece o esforco de alguns poucos
psicologos que ndo apenas aceitam as criticas, como se destacam por esforcarem-se na
tentativa de corresponderem as recomendacdes de Brentano, especificamente no que se
referem a investigacdo analitica descritiva das vivéncias intencionais e da importancia
dessas na construcdo de uma Psicologia auténtica.

Ainda sobre esta tematica, mas mais precisamente sobre a possibilidade da
construcdo tedrica da Psicologia, Husserl igualmente critica a ideia de se formar uma
ciéncia partir dos experimentos de laboratérios que, em nome de um 'rigor
experimental"”, deixam de lado o "rigor experiencial", deixando de fora toda e qualquer
analise destas experiéncias e como elas se dao a consciéncia. Sobre este ponto ainda,
Husserl ird prosseguir sua critica as andlises de alguns fenémenos psiquicos, sua
categorizacdo, sem nem ao menos conseguir descrever quais sao esses fendmenos:

Ao descrever, usamos as palavras percepcao, memoria, representacao
de fantasia, afirmacdo, etc. Quanta quantidade de componentes
imanentes qualquer uma destas palavras mostra: componentes que
lancamos sobre o descrito “ao apreendé-lo”, sem té-los encontrado
analiticamente nele! (Husserl, 2009, p. 35, Hua XXV, <307>, traducao
nossa)®®

Neste sentido, Husserl ira criticar a posicdo empirista que diz que todo o
conhecimento pode ser reduzido as experiéncias. Em certa medida, ele acompanha este
fundamento, contudo, tal qual acabou de fazer em relacdo a Psicologia, aqui também
critica a ideia de que ndo se pode falar de experiéncia, de percepcao, recordacao,
memoria ou fantasia, sem saber do que tratam essas coisas e quais sdo, em esséncia,
suas caracteristicas. E, mais ainda, como se ddo, na consciéncia, tais percepcoes,
memorias ou experiéncias. Apenas um método que investigue a esséncia destes atos da

consciéncia e consiga descrevé-los de forma “pura” e indubitavel estaria apto para

% Al describir, utilizamos las palabras percepcion, recuerdo, representacién de la fantasia,
afirmacién, etc. {Qué cantidad de componentes inmanentes muestra cualquiera de estas
palabras: componentes que nosotros lanzamos sobre lo descrito «al aprehender-inmanentes
muestra cualquiera de estas palabras: componentes que nosotros lanzamos sobre lo descrito «al
aprehender lo», sin haberlos encontrado en él analiticamente! (Husserl, 2009, p. 35, Hua XXV,
<307>)



87

fundamentar a propria teoria psicolégica. Eis ai o campo da propria Fenomenologia, a
descricao destas estruturas e de suas relacoes.

Mas pode uma psicologia reivindicar “exatiddo” que deixa os
conceitos que determinam seus objetos estabelecidos de forma nao
cientifica ou elaborados metodicamente? [...] A psicologia
contemporanea ndo quer mais ser uma ciéncia da “alma”, mas dos
“fendmenos psiquicos”. Se é isso que vocé deseja, vocé deve ser
capaz de descrever e determinar esses fendmenos com rigor
conceitual. Vocé deve se apropriar dos conceitos rigorosos necessarios
ao trabalhar com um método. Onde é feito esse trabalho com método
na psicologia “exata”? Em vdo o procuraremos em sua imensa
bibliografia. (Husserl, 2009, p. 35-36, Hua XXV, <307>, traducdo
nossa)®

Vale o comentario sobre este trecho sobre como a ideia de um "estudo da alma"
pode ser substituido por estudo dos "fendmenos psiquicos". Pois, se o que aqui se trata
é, exatamente, a clarificacdo de conceitos, também o conceito de alma pode e deve ser
atualizado, se for o caso de ser mantido. Esta critica mantém sua atualidade: a
psicologia continua a lutar com a definicdo precisa de seus conceitos fundamentais.
Husserl aponta para a necessidade de um trabalho conceitual que preceda a investigacao
experimental. Ainda sobre os psicologos experimentais, Husserl continua sua analise
critica aos limites de seus métodos:

Eles [os psicOlogos experimentais] ndo devem as razdes do seu
comportamento a nenhuma revelacdo, mas sim ao fato de terem se
aprofundado no significado das préoprias experiéncias ou,
correlativamente, no significado do “ser” que nelas ocorre. Pois,
embora “seja dado”, na experiéncia “vaga” s6 é dado “de forma
confusa”; Portanto, surge a questdo de saber o que realmente é, como
deve ser determinado de uma forma objetivamente valida. Como, isto
é: através de quais “experiéncias” melhores (e como elas ainda
poderiam ser melhoradas); por qual método. (Husserl, 2009, Hua
XXV, p. 36, <308>)*

» Pero ;puede pretender «exactitud» una psicologia que deja sin fijar cientificamente ni
elaborar con método los conceptos que determinan sus objetos? [...] La psicologia
contemporanea ya no quiere ser ciencia del «alma» sino de los «fenémenos psiquicos». Si es
esto lo que quiere, ha de poder describir y determinar estos fenémenos con rigor conceptual.
Tiene que apropiarse de los conceptos rigurosos que necesita trabajando con método. ¢ Dénde
esta realizado este trabajo con método en la psicologia «exacta»? En vano lo buscaremos en su
inmensa bibliografia. (Husserl, 2009, p. 35-36, Hua XXV, <307>)

% No deben a ninguna revelacion los motivos de su proceder, sino a que han profundizado en el
sentido de las experiencias mismas o, correlativamente, en el sentido del «ser» que en ellas se
da. Ya que, aunque «se da», en la experiencia «vaga» sélo se da «confusamente»; por lo que se
impone la pregunta de cémo sea realmente, de como haya que determinar lo de modo
objetivamente valido. Cémo, es decir: mediante qué «experiencias» mejores (y cémo se las
podria atin mejorar); mediante qué método. (Husserl, 2009, Hua XXB, p. 36, <308>)



88

Esta critica de Husserl demonstra como ele acredita que os psicélogos
experimentais podem até mesmo obter avancos, mas quando o fazem, é porque intuem
algumas categorias eidéticas a partir de um uso intuitivo da propria fenomenologia e
ndo por meio de um alcance dos proprios experimentos.

Por outro lado, a psicologia, com os seus institutos e os seus aparatos
de precisdo, com os seus métodos finamente elaborados, sente-se, com
razdo, acima do nivel de conhecimento empirico ingénuo sobre a alma
que existiu em tempos passados. Por outro lado, ndo deixaram faltar
reflexdes metodolégicas cuidadosas e sempre renovadas. Como
poderiam perder o que é, em principio, o mais essencial de tudo?
Como poderiam escapar de dar necessariamente aos seus conceitos
puramente psicoldégicos - dos quais ndo podem prescindir - um
conteddo que nao é simplesmente extraido do que é realmente dado na
experiéncia, mas que lhe é aplicado? Como poderiam ter escapado de
que, inevitavelmente, tdo logo se aproxima do significado do psiquico,
realiza a andlise desses contetidos conceituais e reconhece como
validas muitas outras relacdes fenomenolégicas que aplica a
experiéncia, mas que, no que diz respeito a experiéncia, sdo a priori?
Como poderiam ter esquecido que os pressupostos do método
experimental, na medida em que quer tornar o conhecimento
verdadeiramente psicologico, ndo podem ser fundados por eles
mesmos, e que seu procedimento é fundamentalmente diferente do da
fisica, porque esta ultima, justamente, desconecta o fenomenal em
principio para buscar a natureza que nele estd exposta, enquanto a
psicologia desejava ser, em vez disso, uma ciéncia dos préprios
fenémenos? (Husserl, 2009, p. 37, Hua XXV, <308-309>, traducdo
nossa)*!

Tais perguntas, em forma de critica, apontam sobremaneira para aquilo que
Husserl insistentemente aponta como sendo o vazio apresentado pela Psicologia
Experimental, vazio o qual apenas uma reflexdo fenomenoldgica seria capaz de
preencher. Husserl inclusive aponta que para algumas andlises, é perfeitamente possivel

compreender que o0s psicologos se utilizam de reducdes comparaveis a da

31 En cambio, la psicologia, con sus institutos y sus aparatos de precision, con sus métodos tan
sutilmente tramados, se siente, con razén, por encima del nivel del conocimiento empirico
ingenuo acerca del alma que habia en épocas pasadas. Por otra parte, no ha dejado que le
faltaran cuidadosas y siempre renovadas reflexiones metodoldgicas. ;Como pudo escaparse lo
que por principio es lo mas esencial de todo? ¢Cémo pudo escaparse que necesariamente da a
sus conceptos puramente psicolégicos —de los que no puede prescindir— un contenido que no
esta tomado sencillamente de lo que se da de modo efectivo en la experiencia, sino que esta
aplicado a ello? ;Como pudo escaparse que, indefectiblemente, en cuanto se aproxima al
sentido de lo psiquico, realiza analisis de esos contenidos conceptuales y reconoce por validas
otras tantas relaciones fenomenologias que aplica a la experiencia pero que, respecto de la
experiencia, son a priori? ¢Como pudo escaparsele que los supuestos del método experimental,
en la medida en que éste quiere rendir conocimiento realmente psicolégico, no pueden ser
fundamentados por él mismo, y que su proceder se diferencia cardinalmente del de la fisica, por
cuanto ésta, justamente, desconecta por principio lo fenoménico para buscar la naturaleza que
en él se expone, mientras que la psicologia deseaba ser, en cambio, ciencia de los fendmenos
mismos? (Husserl, 2009, p. 37, Hua XXV, <308-309>)



89

Fenomenologia, contudo, por outro lado, assumem como “dadas” (“a priori”)
determinadas categorias que nem sequer sdao questionadas; muito menos sao analisadas
e descritas da forma devida e necessaria para uma ciéncia do psiquico.

Posto de outra maneira Husserl aqui coloca o absurdo que é a Psicologia
buscar como referéncia de método o método das ciéncias exatas, como as da Fisica, pois
que seu objeto ndo é tangivel, mensuravel ou mesmo acessado do mesmo modo. Apenas
um método que acessa de forma rigorosa o objeto da ciéncia psicoldgica é que pode
dele falar, a ele descrever e a ele "mensurar”, nas suas varias formas possiveis de
apresentacao

Nas suas laboriosas e muitas vezes muito perspicazes consideracées
sobre a possibilidade de experiéncias psicofisicas, ao conceber os
protocolos das suas experiéncias, construir aparelhos muito delicados,
procurar possiveis fontes de erro, etc.,, ele [os psicologos
experimentais] omitiu aprofundar-se na questdo de como, pois que
método pode trazer do estado de confusdo para o de clareza e validade
objetiva aqueles conceitos que entram essencialmente nos julgamentos
psicolégicos. (Husserl, 2009, p. 38, Hua XXV, <309>, traducdo
nossa)*.

Aqui, a Fenomenologia é subentendida como aquela que podera trazer uma
maior clareza ao método experimental e, principalmente, auxiliar a sanar “erros” que
poderiam ser corrigidos, uma vez que determinadas categorias, ou evidenciacoes de
regularidades poderiam ser obtidas, ndo experimentalmente, mas reflexivamente,
através das reducdes fenomenologicas e eidéticas.

Sera que podemos afirmar, com algum grau de certeza, ao final, que o que
Husserl defende é todo um novo paradigma cientifico, no qual o papel da psicologia é
preponderante? Explico-me: se a critica a psicologia sugere a necessidade de uma
fundamentacdo desta ciéncia que negue o naturalismo, ou seja, que aponte que para se
estudar os fendmenos psiquicos é necessario encontrar um grau de certeza que nao é
dado pela realidade — e, portanto, pela rigidez dos experimentos e de suas mensuragoes
— mas que é dado, isso sim, pela evidenciacdo do ego transcendental, do ego

cognoscente, o qual é o tnico, em ultima instancia que confere veracidade as ciéncias

% En sus laboriosas y a menudo agudisimas consideraciones sobre la posibilidad de los
experimentos psicofisicos, mientras proyecta los protocolos de sus experimentos, construye
aparatos delicadisimos, va a la caza de posibles fuentes de error, etc., ha omitido profundizar en
la cuestion de como, por qué método, quepa traer del estado de confusion al de claridad y
validez objetiva aquellos conceptos que entran esencialmente en los juicios psicoldgicos.
(Husserl, 2009, p. 38, Hua XXV, <309>).



90

todas, em geral, entdo, a Psicologia, como uma ciéncia que descreve o puro psiquico, é
condicdo necessaria para todo e qualquer conhecimento.

Em ultima analise, a descricdo de “como conhecemos”, a partir de um ponto de
vista psicolégico, e, em profundidade, através de um ponto de vista fenomenolégico, é o
que sustenta toda a possibilidade de conhecimento e, portanto, ciéncia. Tal paradigma,
pudemos supor, seria um novo tipo bem especifico de psicologismo, um
“neopsicologismo”, ou, em termos fenomenoldgicos, um psicologismo fenomenologico.
Obviamente, que se trata igualmente de um tipo de idealismo, mas que ndo carrega
consigo a negacao da experiéncia, mas a fundamentacdo desta e a descricdao incansavel
desta a partir de uma analise minuciosa da prépria experiéncia que, tem por finalidade,
revelar o ego transcendental que possibilitou sua propria existéncia.

Esta andlise detalhada de "Filosofia como Ciéncia de Rigor" mostra a
consisténcia e profundidade da critica husserliana a psicologia experimental de seu
tempo. Husserl ndo se limita a uma rejeicdo global, mas oferece uma critica interna que
aponta tanto as contradi¢des fundamentais quanto o caminho para sua superagao através
de uma relacdo de complementaridade com a fenomenologia. A obra estabelece as
bases para o desenvolvimento posterior da psicologia fenomenol6gica, mostrando que a
crise da psicologia como ciéncia s6 pode ser resolvida através de uma fundamentacao

filoséfica rigorosa.

2.4 ANALISE DA OBRA “IDEIAS PARA UMA FENOMENOLOGIA PURA E
PARA UMA FILOSOFIA FENOMENOLOGICA” DE 1913

O titulo do terceiro volume das “Ideias para uma Fenomenologia Pura e para
uma Filosofia Fenomenoldgica”, é o que se segue: “Fenomenologia e os fundamentos
das ciéncias” (também conhecido como Ideias III). Contudo, conforme buscaremos
demonstrar, e conforme avangamos na leitura do préprio texto, poderiamos sugerir que
ele seria mais bem intitulado “Fenomenologia e os fundamentos da Psicologia”. Ao
longo da nossa analise deste texto, exporemos 0s motivos que nos levam a cogitar a
mudanca, ndo apenas do titulo do terceiro volume, mas uma reinterpretacdo da relacao
entre Fenomenologia e Psicologia, na qual a primeira se revela como o projeto central
de uma Psicologia Tedrica, ou seja, uma disciplina de fundamentacdo que define o

objeto, o método e as categorias do psiquico antes de qualquer investigacdo empirica.



91

O texto que nds propomos aqui analisar foi escrito originalmente juntamente
com a primeira edicdo de Ideias (também chamado de Ideias I) no ano de 1912.
Contudo, sua publicacdo se deu apenas postumamente, de forma que sua veiculacdo e
conhecimento ainda em vida de Husserl foi limitada. Vale ressaltar que, conforme
analisamos no capitulo anterior, o ano de 1912 foi marcado por diversas disputas
institucionais entre filosofos e psicologos, onde Husserl se destacou. A “Querela da
Céatedra” ocorre neste mesmo exato ano. Algumas criticas a Psicologia estdo pujantes e
nitidas nas paginas de Ideias III, bem como a prépria descricao do que Husserl idealiza
para a Psicologia e sua fundamentacdo na propria Fenomenologia. Diferente do que
ocorreu no texto da “Filosofia como Ciéncia Rigorosa” de 1911, aqui Husserl ndo
desenvolve tanto argumentos criticos a Psicologia - muito embora também ndo o deixe
de fazé-lo por vezes. Husserl coloca em Ideias III a possibilidade de fundamentacao
teorica e filosofica da Psicologia de maneira mais propositiva e positiva, o que torna o
texto fundamental ao nosso proposito de discutir a relacao epistemoldgica entre a
Fenomenologia e a Psicologia. Diferente do que ocorreu no texto da “Filosofia como
Ciéncia Rigorosa” de 1911, aqui Husserl desenvolve de maneira mais propositiva a
fundamentacdo tedrica da Psicologia. Isso torna o texto fundamental para nosso
propésito, pois é aqui que Husserl opera de forma mais clara como um teérico da
psicologia. Ele ndo se limita a criticar a psicologia empirica; ele esboca os lineamentos
de uma Psicologia Teodrica de base fenomenoldgica, cuja funcao é estabelecer, a priori, a
esséncia do objeto psiquico, definindo assim as condicdes de possibilidade para
qualquer psicologia empirica que aspire ao rigor. Isso é imprescindivel, tanto na visao
husserliana quanto na nossa, para a adequada fundamentacdo tedrica e epistemolédgica
do objeto sui generis da Psicologia.

Para dar inicio a nossa analise do texto de Ideias III, propomos apresentar um
breve “resumo” do préprio tradutor, na introdugao da versao traduzida para o inglés. Na
citacdo abaixo, o tradutor busca destacar os principais temas que Husserl desenvolvera
neste texto. Vale informar que o termo “PFS” utilizado na citacdo é uma escolha do
tradutor, que decidiu abreviar os termos em inglés “Phenomenology and the
Foundations of the Sciences”.

A linha de pensamento do PFS comeca com as diferentes regides da
realidade: coisas materiais, organismos animados e psiques ou egos
psiquicos. Cada um é um tipo distinto de objeto experimentado,
correlacionado a priori com uma maneira tipica de experimentar. Da
correlacdo a priori surge em cada caso uma ciéncia distinta ou familia
de ciéncias. Este é o primeiro estagio da reducdo a fundamentos. Do



92

primeiro e do terceiro surgem a ciéncia fisica e a psicologia. Nao ha
dificuldade em seguir Husserl aqui, mas da segunda correlacdo da
ciéncia da somatologia é dito surgir, e ndao conhecemos nenhuma
ciéncia como tal. (Husserl, 1980, p. viii, tradugdo nossa)*

A dificuldade do tradutor evidencia justamente a auséncia, em seu horizonte,
da nocdo de uma Psicologia Teérica. O que ele identifica como uma 'ciéncia de
organismos animados' é, na verdade, a proposta husserliana de uma ciéncia eidética do
psiquico — o proprio cerne de uma Psicologia Tedrica. Esta ndo é uma ciéncia factual
sobre organismos, mas uma disciplina de fundamentagdo que busca revelar as estruturas
conceituais e necessarias da consciéncia, que por sua vez servem de norma para a
ciéncia psicoldgica empirica. Esta é uma atividade tipicamente teorica, ou seja, isolar e
definir as categorias fundamentais de um dominio. Segundo esta interpretacdo que aqui
defendemos, é perfeitamente adequado - e buscaremos justificar esse juizo na sequéncia
- que a Fenomenologia seja entendida (se ndo na totalidade, ao menos em partes) como
a ciéncia que revela as estruturas formadoras da consciéncia e de seus atos, incluindo os
atos que sdo alvos da ciéncia psicologica.

Em seguida o préprio tradutor, ainda na introducao, destaca o importante papel
do objetivo de Husserl de descrever de forma rigorosa a forma como as sensacdes se
revelam a experiéncia: “Sua solucdo para as relacoes das outras ciéncias entre si em
termos do papel das sensagdes pode ser a pista para a solugdo deste problema ou pode
ser o problema que o bloqueia (Husserl, 1980, p. viii, tradugdo nossa)”.*

Seguindo comentando o tradutor, é importante ressaltar que o problema aqui se
trata de uma aparente dificuldade em compreender como Husserl categoriza as demais
ciéncias dentro de sua proposta epistemologica fenomenologicamente embasada. As
ciéncias "humanas" e ciéncias "naturais", ndo sao distintas por sua raiz epistemologica.
Conforme buscaremos ressaltar, ambos os tipos de ciéncias estdo fundamentados pelos

mesmos axiomas essenciais, a "visdo das esséncias". Dito de outra forma, o que o

% The train of thought of PFS begins with the different regions of reality: material things,
animate organisms, and psyches or psychic egos. Each is a distinct type of experienced object,
correlated apriori with a typical way of experiencing. Out of a priori correlation arises in each
case a distinct science or family of sciences. This is the first stage of reduction to foundations.
Out of the first and third arise physical science and psychology. There is no difficulty in
following Husserl here, but out of the second correlation of the science of somatology is said to
arise, and we know of no such science as such. (Ideias III, introdugao, p. viii)

** His solution to the relations of the other sciences to each other in terms of the role of
sensations may be the clue to this problem’s solution or it may be the problem blocking one.
(Husserl, 1980, p. viii).



93

tradutor e escritor desta introdugdo ndo consegue compreender é que, em um sentido
fenomenoldgico, apenas a partir de uma redugdo eidética seria possivel compreender a
fundamentacdo das ciéncias em um mesmo ponto basilar, a propria légica pura,
acessivel somente através da reducdo ao ego transcendental.

A seguir o proprio autor da introducao busca diminuir a énfase dada por
Husserl a relacdo entre a Fenomenologia e a Psicologia, propondo que o texto central
desta obra, o capitulo dois, intitulado “As relacdes entre a Fenomenologia e a
Psicologia”, ndo deveria ser interpretado como uma analise exclusiva:

O titulo do segundo capitulo parece indicar um estreitamento do foco
para uma das ciéncias, a psicologia, e grande parte do capitulo é
dedicada a varias psicologias. No entanto, a linha de pensamento nao
abandona completamente as outras ciéncias aqui. O problema que
orienta as andlises é o da relacdo das ciéncias com suas ontologias e,
em menor extensdo, suas légicas. Essas sdo ciéncias eidéticas e, até
certo ponto, sdo fundamentais para as ciéncias empiricas. Assim como
“sensacdao” é a chave para as solucdes de Husserl para os problemas
das relagOes das regides e suas ciéncias entre si, aqui a chave sdo os
diferentes sentidos e usos de “descricdo”. (Husserl, 1980, p. viii,
traduciio nossa)™

Aqui, mais uma vez, o tradutor ou parece negligenciar o histérico envolvendo a
fenomenologia husserliana e a psicologia, ou demonstra uma tentativa de ndo dar énfase
que Husserl confere a Psicologia. Muito embora Husserl busque expandir as possiveis
associacoes de sua Fenomenologia as outras ciéncias, principalmente as outras ciéncias
humanas, é inegavel que ele deu especial atengdo a relacao entre a Fenomenologia e
Psicologia, ndo apenas de maneira a conferir exemplos, mas demonstrando, em diversos
momentos, a relacdo intrinseca e necessaria que ele gostaria de estabelecer entre a
possibilidade da fundamentacdo filoséfica e tedrica da Psicologia a partir de sua
Fenomenologia. Portanto, neste sentido, o que Husserl busca realizar ndo é apenas
utilizar a Psicologia como um "exemplo" a ser colocado para que ele desenvolva a sua
teoria. Ao contrario, a Psicologia é exatamente o exemplo unico no qual Husserl é capaz

de demonstrar como sua Fenomenologia é capaz de fundamentar eideticamente todo um

% The title of the second chapter seems to indicate a narrowing of focus to one of the sciences,
psychology, and much of the chapter is devoted to several psychologies. Nevertheless, the train
of thought does not completely abandon the other sciences here. The problem guiding the
analyses is that of the relation of the sciences to their ontologies, and to a lesser extent their
logics. These are eidetic sciences and to an extent they are foundational for the empirical
sciences. Just as “sensation” is the key to Husserl’s solutions to the problems of the relations of
the regions and their sciences to each other, so here the key is the different senses and uses of
“description. (Husserl, 1980, p. viii)



94

ramo das ciéncias, as Ciéncias do Espirito, a partir da fundamentagdo eidética da
Psicologia, como um novo paradigma.

Ainda sobre a edicdo do texto de Ideias III, o tradutor menciona que na
publicacdo do primeiro volume (Ideias I) em 1913, na sua introdugdo, Husserl ja havia
destacado que um novo volume estaria sendo preparado e que este abordaria,
exclusivamente, os exemplos das formulagoes sistematicas colocadas naquele primeiro
volume:

Posteriormente, em meados de abril de 1913, apareceu na Introducao a
edicdo alemd do primeiro livro das Ideias o antincio de um segundo
livito, que “abordaria, de forma completa, alguns grupos
particularmente importantes de problemas cuja formulagdo sistematica
e solucdo tipica é a pré-condicdo para a possibilidade de esclarecer a
dificil relagdo da fenomenologia com as ciéncias fisicas, com a
psicologia e com o sociocultural [Geisteswissenschaften] e, por outro
lado, com todas as ciéncias a priori. (Husserl, 1980, p. xvii, traducao
nossa)*®

Ao que nos consta, essa é a tinica mencao, em vida, que Husserl faz do texto
das Ideias II e IIl (a0 menos em uma de suas publicagcdes). Aqui ele deixa claro que o
tema desse "segundo livro" abordaria, exatamente, a "dificil relacao” entre as ciéncias
naturais, as Ciéncias do Espirito, Psicologia e a sua Fenomenologia. Essa é a exata
énfase que estamos buscando destacar, quando dissemos que a Psicologia ndo é apenas
uma das ciéncias a qual Husserl se dedica para exemplificar sua Fenomenologia, antes,
a Psicologia é a ciéncia modelo, por exceléncia, com a qual estabelece o nexo
necessario e essencial entre a Fenomenologia e as demais ciéncias do espirito.
Conforme apresentaremos mais tarde, é a partir desta relacdo especifica entre a
Fenomenologia e a Psicologia que sera possivel compreender o ideario da
fundamentagdo fenomenolégica sistematica para as ciéncias como um todo.

Como curiosidade, apesar de Husserl ter anunciado o texto dos volumes II e III
de Ideias, durante sua vida eles foram tratados apenas como manuscritos. Sua
organizacdo péstuma, infelizmente, ndo contou com a revisao do préprio Husserl, o que,

por um lado, demonstra talvez de forma mais visceral quais eram suas principais ideias

% Thereafter, in the middle of April 1913, there appeared in the Introduction to the German
edition of the first book of the Ideas the announcement of a second book, that “would deal, in a
thorough manner, with some particularly important groups of problems whose systematic
formulation and typical solution is the pre-condition for the possibility of clarifying the difficult
relationship of phenomenology to the physical sciences, to psychology and the socio-cultural
[Geisteswissensckaften] and, on the other hand, to all of the a priori sciences. (Husserl, 1980, p.
xvii)



95

e argumentos referentes a relacdo entre a Fenomenologia e a Psicologia ali expostas.
Segundo ainda o autor da introdugao:

Eles [os manuscritos] foram colocados de lado com a nota (escrita a
lapis azul) “Ideias I1I”. Em 1924/25, Ludwig Landgrebe rascunhou
um texto digitado que, sob o titulo “Ideias III: A Parte da Teoria da
Ciéncia”, representava uma copia do manuscrito original a lapis de
1912 (pp. “16-45”). Husserl submeteu esta versao digitada de 1924/25
junto com “Material Suplementar Espirito Pablico I e II”, que era
destinado a secdo principal sobre “A Constituicio do Mundo
Espiritual”, como uma parte ainda a ser retrabalhada e ndo como um
livro real. Os titulos e divisdes dos paragrafos foram assumidos por
Landgrebe da “primeira elaboracdo” de Stein. (Husserl, 1980, p. xviii,
traducdo nossa)®*’

Estes relatos sobre o texto de Ideias III demonstra que este foi escrito ja logo
apos a escrita de Ideias I - e, até de certo modo, a0 mesmo tempo - o0 que corrobora a
hipdtese de que este texto pertence ndo sé ao mesmo tempo em que o texto de Ideias I
foi escrito, mas tem uma intima relacdo com aquele, ndo sendo, portanto, possivel
distinguir um de outro, a ndo ser por questdes que envolveram interesses e,
provavelmente, prioridades que foram exigidas naquele momento. Portanto, embora ndo
seja alvo desta nossa andlise, a saber, ndao iremos nos deter em uma descri¢ao
pormenorizada do texto completo de Ideias, é necessario saber que uma de suas mais
importantes obras, considerada como um “ponto de virada” em sua Fenomenologia, tem
aqui seu apice e sua demonstracdo, em um texto que ficou durante muito tempo oculto e
até mesmo esquecido de varios comentadores de Husserl, e que, agora, de forma inédita
em lingua portuguesa, nos propomos a analisar.®

Husserl inicia o texto de Ideias III buscando caracterizar e diferenciar o
conceito de sensacdo, ja em uma perspectiva fenomenologica. Nesse sentido, ele busca,
desde o inicio, demonstrar que a perspectiva fenomenoldgica traz novidades a
compreensdo das ciéncias naturais, principalmente ao indicar, na propria sensacao
enquanto tal, o componente egolégico, ou seja, quem sente e como sente, como

determinante para compreendé-la enquanto tal. A primeira grande questdao colocada por

7 They were set aside with the note (written in blue pencil) “Ideas II1.” In 1924/25 Ludwig
Landgrebe drafted a typed text which, under the title “Ideas III: The Theory of Science’s Part,”
represented a copy of the original pencil manuscript of 1912 (pp. “ 16”- 45”). Husserl submitted
this 1924/25 typed version together with “Supplementary Material Public Spirit I and II,” which
was intended for the main section concerning “The Constitution of the Spiritual World,” as a
part still to be re-worked and not as an actual book. The paragraph titles and divisions were
taken over by Landgrebe from Stein’s “first elaboration.” (Husserl, 1980, p. xviii)

% Muito embora o texto de Ideias IIT ja tenha sido abordado por Peres (2014), ainda ali foi
realizado de forma incipiente. Aqui buscamos uma analise mais detalhada da obra.



96

Husserl é que o fendmeno de sentir denota ao mesmo tempo aquilo que é sentido e
quem sente. Em uma mesma descrigdo, feita na atitude natural, passaria despercebida a
diferenca entre aquilo que se descreve, do proprio ato de sentir algo, ou seja, a
experiéncia enquanto tal. Seguindo o proprio Husserl:

Percebemos o organismo animado, mas junto com ele também as
coisas que sdo percebidas “por meio” do organismo animado nos
modos de sua aparéncia em cada caso, e junto com isso também
estamos conscientes de ndés mesmos como seres humanos e como
Egos que percebem tais coisas por meio do organismo animado. O
organismo animado, apreendido como organismo animado, tem seu
estrato de localizacdo de sentimentos tateis, mas tocamos essa coisa
aqui, “sentimos” o contato de nossas roupas, etc. Dai a ambiguidade
de “sentir”. O organismo animado sente, e isso diz respeito ao que é
localizado. Por meio dele, “sentimos” coisas; aqui, “sentir” é a
percepcao de coisas espaciais, e somos nds que, ao perceber, dirigimos
nossa consideracao intelectual para a coisa, e esse organismo animado
é nosso organismo animado. (Husserl, 1980, p. 9, Hua V, <10-11>,
traduciio nossa)™

A fenomenologia "incomum" aqui tratada é a necessidade de se compreender
como um ato unico o ato de perceber e o percebido, a0 mesmo tempo em que o
"percebente"”, no caso, o proprio Ego, como alvo da analise. Aquilo que possibilita a
apreensdo da percepc¢do, a propria acdo, retorna como forma de autoapreensao de si
mesmo. Husserl ja demonstra, mesmo que de forma incipiente, a grande diferenciacao
que sua Fenomenologia propord, ao evidenciar o carater intencional dos atos sensoriais.
Em outras palavras, em uma perspectiva fenomenolégica, ao se analisar as sensacgoes,
por exemplo, o calor, ou o frio, ha diferenca entre aquilo que é sentido, a descricao da
sensacao em Si, e a propria experiéncia em si e o0 modo tnico daquela experiéncia pelo
sujeito. Sentir que uma superficie metalica esta quente ao toque da mao é diferente de
tomar consciéncia desta superficie e de sua caracteristica especifica, o seu calor.
Sensacao e consciéncia da sensacdo, apesar de serem considerados atos continuos, ou
em uma perspectiva da atitude natural, como se fossem o mesmo ato, sdo considerados

pela Fenomenologia como partes distintas de uma mesma experiéncia. Sem precisar

¥ We perceive the animate organism but along with it also the things that are perceived “by
means of" the animate organism in the modes of their appearance in each case, and along with
this we are also conscious of ourselves as human beings and as Egos that perceive such things
by means of the animate organism. The animate organism, apprehended as animate organism,
has its localization-stratum of tactual feelings, but we touch this thing here, we “sense” the
contact of our clothing, etc. Hence the ambiguity of “to sense.” The animate organism senses,
and this concerns what is localized. Through it we “sense” things; here, “sensing” is the
perceiving of spatial things, and it is we who, in perceiving, have directed our intellectual regard
at the thing, and this animate organism is our animate organism. (Husserl, 1980, p. 9, Hua V,
<10-11>)



97

aprofundar a tematica aqui neste momento, o que Husserl busca evidenciar, no principio
desta obra, ja demarca a diferenca entre uma perspectiva que busca ndao apenas
descrever as sensacOes enquanto tais, mas principalmente, a descricio daquilo que
possibilita a conscientizacdao desses atos e, consequentemente, a capacidade de
teorizacdo destes.

Husserl busca, desde esse ponto, ja diferenciar os dominios de ciéncias tidas,
naquele momento, como préximas, principalmente a ideia de que a Psicologia poderia
ser considerada um tipo de “Fisiologia aplicada”. A Psicologia, conforme buscara
defender Husserl, deve tratar de fendmenos psiquicos cujas substancias nao sao de
ordem material, mas essencialmente psiquicas e, portanto, acessadas nao por meio de
medidas ou instrumentos, mas apenas e tdo somente pela consciéncia enquanto tal.

Exemplificando de maneira mais explicita por meio de uma passagem do texto
analisado, Husserl busca clarificar o termo do uso “psicol6gico” ao assemelha-lo com o
conceito de “somatolégico”. De forma a deixar clara a diferenca do “fato” que gera a
sensacdo da propria sensacdo em si e dos desdobramentos da sensagdo no ambito
estritamente psiquico. Sobre isso, Husserl diz:

Mas se analisarmos fenomenologicamente as interconexdes de
apreensoes, entdo a estratificacdo de apreensdes, que descrevemos em
detalhes, torna-se evidente. E seja corretamente reconhecida
reflexivamente ou ndo, ela domina a experiéncia tedrica e os
problemas a serem colocados em seu terreno, na medida em que sdo
problemas corretamente colocados e trabalhados com sucesso, como
sdo em todas as teorias e ciéncias genuinas. E a estes pertencem, é
claro, a zoologia e especialmente a fisiologia e, por outro lado, a
psicologia, tudo isso entendido dentro dos limites adequados. Pois em
ambos os lados — e precisamente na esfera do especificamente
somatoldgico, que estd aqui em questdio — grandes massas de
problemas erroneamente colocados ndo faltam e anexados a eles,
teorias de valor correspondente (como, por exemplo, todo o complexo
de problemas e teorias colocados sob o titulo, "origem psicologica das
ideias de espaco, de tempo, de coisa fisica", estd cheio de
contrassenso, e especialmente com relacdo ao que teria que ser



98

incluido na esfera somatoldgica). (Husserl, 1980, p. 9-10; Hua V,
<11>, tradugdo nossa)*

Husserl aponta, especificamente, um problema ao atribuir "nogdes
psicolégicas" de tempo ou espaco, sem a correta descricdo destas vivéncias, e sem a
correta separacao daquilo que é compreendido como somatologia organica (animal ou
fisiolégica) de uma somatologia psicologica e/ou fenomenoldgica destas vivéncias.
Ainda aqui, sem entrar na questdao propriamente dita, contudo, deixando claro que para
ele, Husserl, ndo é possivel misturar as duas formas de se descrever estas vivéncias,
estes dois campos do vivido, a saber, ndo é possivel tratar em 3? pessoa tais fenémenos
do organismo vivido, antes, é necessaria uma descricdo eidética da propria experiéncia a
fim de esclarecer as interconexodes dos tipos de vivéncias compartilhadas por este "ego
transcendental cognoscente”. Ou seja, esta sempre em questdo “como se vivencia” tal
experiéncia, tal sensacdo, a fim de que se possa descrever e deixar conhecer o ambito
estritamente psicolégico e, por consequéncia, também o ambito da consciéncia.
Continua Husserl:

O estrato apreensivo no qual as sensibilidades do organismo animado,
e, portanto, o préprio tultimo, sdo constituidas mostrou-se a nds, por
outro lado, como intimamente fundido com aqueles estratos que sdo
constitutivos para a psique e o Ego psiquico, e de fato tdo intimamente
que a apreensdo da psique deve necessariamente tomar para si 0s
estados de sensacdo do organismo animado. Claro, do ponto de vista
da consciéncia pura, as sensacoes sdo a base material indispensavel
para todos os tipos basicos de noeses; e se a consciéncia que
chamamos de experiéncia de uma coisa fisica ou mesmo experiéncia
de um organismo animado contém essencialmente em sua unidade
concreta sensagoes como materiais de apreensdo (nas Investigacoes
Logicas usei a expressio mal compreendida "contetdos
representativos™), como toda consciéncia entra no Ego psiquico, com
relacdo a circunstancias reais — se assim for, entdo é evidente que as
mesmas sensac0es que funcionam na apreensdo realizadora da
percepcao material como contetdos presentivos para caracteristicas
materiais recebem localizacdo como estados de sensacdo e fazem a

“ But if we analyze phenomenologically the interconnections of apprehensions, then the
stratification of apprehensions, that we have described in detail becomes evident. And wheter it
is correctly recognized reflectively or not, it dominates theoretical experience and the problems
to be posed on its ground, to the extent that they are correctly posed and successfully worked
out problems, as they are in all genuine theories and genuine sciences. And to these belong, of
course, zoology and especially physiology and, on the other hand, psychology, all of this
understood within the proper limits. For on both sides — and precisely in the sphere of the
specifically somatological, which is here in question — great masses of wrongly posed
problems are not lacking and attached to them, theories of corresponding value (as, e.g., the
whole complex of problems and theories posed under the heading, “psychological origin of the
ideas of space, of time, of physical thing,” is full of countersense, and especially with regard to
that which would have to be included in the somatological sphere). (Husserl, 1980, p. 9-10; Hua
v, <11>)



99

organicidade animada especifica aparecer na nova apreensdo
realizadora que chamamos de experiéncia do organismo animado; e
terceiro, finalmente, sdo componentes do psiquico sob o titulo de
estados de percepcdo do Ego (percepcao material e, da mesma forma,
experiéncia do organismo animado) e, portanto, pertencem a psique
(ou seja, conjuntos de estados da psique) e correspondentemente a
vida do Ego. (Husserl, 1980, p. 10, Hua V, <11>, tradugdo nossa)*

Se nossa interpretacdo sobre este trecho estiver correta, o que basicamente €é
defendido aqui é que aquela mesma estrutura que ele ja havia descrito nas Investigagdes
Légicas, e que propicia a apreensdao do vivido em relacdao ao mundo fisico, como as
percepcoes, também se refletem no "Ego psiquico”, o qual seria uma regido a qual
abarcaria as "sensagoes". Contudo, o que ele aqui coloca é que essas duas regides, o
"Ego percebente" - aqui chamando-o assim para diferenciar do "ego psiquico" - é, na
pratica, um mesmo com esse ego psiquico, ja que o que proporciona a percepcao do
mundo fisico é a mesma estrutura que proporciona a "percep¢ao” do mundo interno, ou
seja, das sensacOes vivenciadas. Assim, portanto, Husserl busca definir estas duas
regioes como "unidas" a partir deste Ego psiquico, que consolida as vivéncias, externas
e internas, em um mesmo locus e/ou regido. Algo que ele aqui compreende e descreve
como regiio somativa. E importante ressaltar que esta definicdo, apesar de
aparentemente sutil, é extremamente importante para demarcar as regides nas quais
estdo fundados os atos analisados pela Psicologia e pela Fenomenologia. Ao propor a
diferenca entre os estimulos exteriores e a percepcao destes na consciéncia, Husserl
busca estabelecer toda uma esfera diferenciada de investigacao, a qual ndo se confunde
com a materialidade do mundo, muito embora possa estar com ele relacionado. E

importante frisar que o nivel de anélise que Husserl aqui propde é substancialmente

*! The apprehensional stratum in which sensitivities of the animate organism, and therefore the
latter itself, are constituted showed itself to us, on the other hand, as intimately fused with those
strata that are constitutive for the psyche and the psychic Ego, and indeed so intimately that the
apprehension of psyche must necessarily take into itself the sensation states of the animate
organism. Of course, from the standpoint of pure consciousness sensations are the indispensable
material foundation for all basic sorts of noeses; and if the consciousness that we call experience
of a physical thing or even experience of an animate organism essentially contains in its
concrete unity sensations as materials of apprehension (in the Logical Investigations I used the
misunderstood expression 'representative contents'), as every consciousness enters into of the
psychic Ego, with relationship to real circumstances — if that is so, then it is evident that the
same sensations that function in the realizing apprehension of material perception as presentive
contents for material characteristics receive localization as sensation states and make specific
animate organicity appear in the new realizing apprehension we call experience of animate
organism; and third, finally, they are components of the psychic under the heading of states of
perceiving of the Ego (material perceiving and, likewise, experiencing of animate organism) and
therefore belong to the psyche (i.e., sets of states of the psyche) and correspondingly to the life
of the Ego. (Husserl, 1980, p. 10, Hua V, <11>)



100

diferente do nivel fisiologico ou experimental. O acesso a experiéncia, entendida aqui
como “experiéncia interna”, ou psiquica, é possivel apenas a partir da clarificacdo da
consciéncia, a qual se dd somente através da propria reducao desta experiéncia através
do método fenomenol6gico. Portanto, por psiquico, é preciso, segundo Husserl,
determinar que ndo se trata de uma consequéncia apenas da analise de consequéncias
fisiologicas e/ou materiais que afetam o organismo. O que a Psicologia precisa destacar
das experiéncias ¢é a independéncia do seu objeto de estudo como puramente psiquico e,
portanto, acessivel de forma completamente diferente da metodologia das ciéncias da
natureza.

De forma mais clara, e objetivando purificar o proprio argumento, Husserl
propde que o objeto da Psicologia deve ser compreendido também como um objeto
eidético, e ndo empirico, ou psiquico apenas. Ndo se trata de descrever as sensagoes
pura e simples. E necessirio compreender que os atos psiquicos sdo constituidos,
necessariamente, do seu componente eidético e, portanto, acessiveis apenas por uma
estrutura propria que possibilita o acesso a esses fendmenos psiquicos puramente
eidéticos, ou seja, a consciéncia. Consciéncia esta, que é sempre bom lembrar, é
caracterizada essencialmente pela sua mais fundamental particularidade, ela é sempre
intencional; ou seja, é sempre consciéncia de algo. Husserl, portanto, busca trilhar este
caminho no qual quer deixar claro que o fenomeno psiquico possui, também ele, seu
carater eidético, conforme podemos depreender do seguinte trecho da obra em questdo:

Pode-se ver tudo isso, pode-se dar a clareza para si mesmo; e quem
acompanhou nossas exibi¢des viu conosco. Portanto, ndo é acidental,
mas sim para ser entendido em bases essenciais, se a psicologia,
entendida como ciéncia da psique, também tem a ver com todas as
sensacoes. A questdo de como ela tem a ver com elas ou deve ter a ver
com elas — isso s6 pode ser tirado do sentido inerente a “experiéncia
psicolégica”, do real psiquico que é constituido nessa nova forma
basica de experiéncia. Temos que examinar essa experiéncia, para ver
como o psiquico é dado sempre que a intencdo desse tipo de
experiéncia, encontrando realizacdo univoca, se efetiva — e isso nao
factualmente, mas de acordo com a esséncia. E o mesmo vale em
relagcdo a questdo geral do que ela tem a ver em geral, o que pertence a
ela e em que sentido, e quais principios de método o sentido desse “o0



101

que” prescreve para ela. (Husserl, 1980, p. 10-11, Hua V, <12>,
traducdo nossa)*

Assim, Husserl aqui aprofunda a questdao de como deve a Psicologia abordar os
fendmenos das sensacoes. As sensagOes, no sentido fenomenolédgico aqui descrito por
Husserl, devem ser compreendidas na sua forma eidética, através de uma apreensao a
partir de uma reducdo eidética (ou apreensdo das esséncias) e ndo apenas através de um
método experimental ou meramente descritivo. Isso significa dizer que, apenas a
Fenomenologia, com seu método de andlise rigoroso, serd capaz de conferir a
Psicologia a validade e a devida fundamentacdo do seu objeto de estudo. O "real
psiquico”, descrito aqui como a experiéncia em si mesma, é apenas o ponto de partida
da andlise do fenomenodlogo (ou psicélogo fenomenoldgico), para efetivamente
evidenciar tal objeto como um “fato” a ser analisado pela Psicologia. O termo “real”,
embora utilizado aqui de uma forma ndo tdo rigorosa - jd que por oposicdo ao real
teriamos o proprio “ideal”, ideias opostas estas que o proprio Husserl se utiliza, por
exemplo, na Hua IX - pode ser equiparado aos mesmos principios utilizados pelo
sociologo Durkheim quando buscou definir o objeto da Sociologia como “fato social”
(Durkheim, 2001). Por “fato psicolégico”, podemos compreender, neste contexto, um
conceito que permite a Husserl evidenciar o objeto de estudo proprio da Psicologia e do
idedrio que ele projeta para esta ciéncia ao descrever tais fendmenos como
substancialmente eidéticos e, portanto, como ja dissemos, apenas passiveis de serem
investigados a partir do método fenomenolégico. Esses juizos captados pela consciéncia
sdo acessados "ndo factualmente, mas de acordo com a esséncia", segundo o préprio
Husserl.

Seguindo nossa analise, nos deparamos com um trecho nesta obra em que
Husserl busca explicitamente defender que a Fenomenologia é essencial para a
fundamentacdo da Psicologia. Husserl ainda vai além, ao sustentar que a fundamentagao

da Psicologia ndo se encontra nos laboratdrios ou por meio dos experimentos. Antes,

2 One can see all that, can bring it to clear givenness for oneself; and whoever has followed our
exhibitions has seen it with us. Therefore, it is not accidental, but rather to be understood on
essential grounds, if psychology, understood as science of the psyche, also has to do with all
sensations. The question of how it has to do with them or must have to do with them — that can
only be taken from the sense inherent in “psychological experience,” from the psychic-real that
is constituted in this new basic form of experience. We have to examine this experience, to see
how the psychic is given whenever the intention of this sort of experience, univocally finding
fulfillment, effectuates itself— and this not factually, but according to essence. And the same
holds regarding the general question of what it has to do with in general, what belongs to it and
in what sense, and what principles of method the sense of this “what” prescribes for it. (Husserl,
1980, p. 10-11, Hua V, <12>)



102

apenas a partir de uma correta interpretacdo do que significa o papel da Filosofia,
enquanto a tnica disciplina autorizada a elaborar as proprias defini¢des categoriais
essenciais para se compreender os fenomenos psiquicos. Apenas assim seria possivel
compreender o seu projeto para a Psicologia:

Outros podem pensar diferentemente sobre isso e sustentar que é
preciso ir aos institutos psicolégicos e interrogar os especialistas para
se informar sobre a esséncia da psicologia e seu método, como, de
fato, geralmente se encontram convicgdes correspondentes
amplamente disseminadas entre os “especialistas”: entre matematicos
ou investigadores da natureza, por exemplo, que somente um
matematico profissional ou um investigador profissional da natureza
pode fornecer informacgGes sobre a esséncia, objetivos e métodos da
matematica ou da ciéncia natural, respectivamente — e assim é em
todos os lugares. Ndo posso discutir com ninguém que julgue o
assunto dessa forma, uma vez que ele ainda ndo chegou ao ponto de
entender o que a filosofia, em oposicdo as ciéncias nao filosoéficas, é
propriamente sobre — e deve ser sobre. Mas quem entendeu isso sabe
que a técnica metodoldgica ndo é o interesse e o assunto do fil6sofo,
mas sim do investigador dogmatico, da ciéncia dogmatica; que, pelo
contrario, a esséncia fundamental, a ideia de toda ciéncia de tipo
categorial e a ideia do seu método como “sentido” de toda ciéncia,
precede a prépria ciéncia e pode — e deve — ser estabelecida a partir
da esséncia prépria da ideia da sua objetividade, que determina o seu
dogma, isto é, pode ser estabelecida a priori. (Husserl, 1980, p. 11,
Hua V, <12-13>, tradugéo nossa)*

Husserl aqui deixa claro que parte de seu esforco - sendo todo ele - é o de
garantir que o que ele esta discutindo sobre a necessidade da descricao das esséncias
dos fenomenos dito psiquicos, tais como as sensacdes, sdo necessarios para todos
aqueles que se dizem psicOlogos. Em especifico, ird dizer sobre a psicologia
institucionalizada e que aqueles que se dizem "psicélogos experimentais", grosso modo,
ndo sdo capazes de descrever nem fornecer informagdes sobre "a esséncia, os objetivos

e os métodos" mais adequados para o estudo das sensacdes e demais fenomenos do ego

# Others might think differently about this and maintain that one must go to the psychological
institutes and interrogate the experts in order to inform oneself about the essence of psychology
and its method, as, indeed, one generally finds corresponding convictions widely disseminated
among the “experts” : among mathematicians or investigators of nature, e.g., that only a
professional mathematician or a professional investigator of nature can provide information
about the essence, goals, and methods of mathematics or natural science, respectively — and so
it is everywhere. I cannot dispute with anyone so judging the matter, since he has not yet
reached the point of understanding what philosophy, as opposed to non-philosophical sciences,
is properly about — and must be about. But whoever has understood this knows that
methodological technique is not the interest and affair of the philosopher, but rather of the
dogmatic investigator, of dogmatic science; that, on the contrary, the fundamental essence, the
idea of every science of a categorial type and the idea of its method as the “sense” of every
science, precedes the science itself and can — and must — be established from the proper
essence of the idea of its objectivity, which determines its dogma, that is to say, can be
established apriori. (Husserl, 1980, p. 11, Hua V, <12-13>)



103

psiquico e, portanto, da propria natureza do objeto psiquico. Para nosso objetivo de
compreender o projeto husserliano da Fenomenologia como uma Psicologia Teorica,
este trecho acima citado, indica o qudo ocupado estava Husserl das questdes de
fundamentacdo da Psicologia. Em especial, se ocupava da relacdo entre a necessidade
das evidenciacdes dos constructos psiquicos a partir de sua analise eidética, ou seja, que
ndo se deve apenas descrever de forma experimental os fatos psiquicos, mas, antes,
deve-se descrevé-lo e, portanto, acessa-los de forma fenomenolégica, a partir da propria
reducdo do fendmeno ao seu carater essencial, categorial e, portanto, cognoscitivo.
Somente a partir dai, em uma visdao fenomenologica, seria possivel se constituir uma
auténtica ciéncia psicolégica.

De forma ainda mais explicita, Husserl busca determinar a relevancia do
filosofo - e, neste caso, também do fenomendlogo - em determinar quais sdo as
esséncias dos “fatos psiquicos” e de como tal tarefa ndo compete ao psicélogo
experimental:

Para compreender a “esséncia” do niimero, para esclarecer o conceito
basico da aritmética e entender as fontes fundamentais de sua
metodologia, nenhuma teoria de equacOes integrais nem quaisquer
reflexdes sobre tais teorias podem nos instruir; para isso, nem
precisamos conhecer as tabuadas de multiplicacdo. Esclarecer ou
determinar cientificamente a esséncia da psique e, com isso, os
possiveis objetivos e métodos (na universalidade fundamental) ndo é
tarefa do técnico psicologico, ou seja, do psicologo, mas sim do
filésofo. (Husserl, 1980, p. 11, Hua V, <13>, traducdo nossa)*

Husserl se utiliza mais uma vez do paralelo entre a fundamentacdo da
matematica, a qual é necessaria como ciéncia eidética para as demais ciéncias naturais,
mas que encontra, na exata descricdio fenomenologica de seus fundamentos, a
possibilidade da fundamentacdao de qualquer intento de conhecimento universalmente

valido. Assim, ele coloca algo impar ao declarar, de forma muito explicita, que a

“ To grasp the “essence” of number, to clarify the basic concept of arithmetic and understand the
fundamental sources of its methodology, no theory of integral equations nor any reflections on such
theories can instruct us; for that, we do not even need to know the multiplication tables. To clarify or to
determine scientifically the essence of the psyche and with the possible goals and methods (in
fundamental universality) is not the business of the psychological technician, i.e., the psychologist, but
rather of the philosopher.

This holds for all categories of being that lead correlatively back to categorial basic forms of
bestowing consciousness. Statements like these: that all scientific method is one and the same; ;that
therefore philosophy has to proceed methodologically according to the model of exact science, e.g.,
mathematics and especially natural science; that philosophy obviously has to lean on special sciences for
support, to further process their results - such statements have been repeated so often that they, with all
accompanying elucidations, have become completely trivial. The grain of truth that lies in them has not
become larger through repetition; on the other hand, the damage caused by the much greater portion of
untruth in these distorted statements has become enormous. It threatens to consume German Philosophy.
(Husserl, 1980, p. 11-12, Hua V, <13>)



104

fundamentacdo dessa ciéncia eidética, que por sua vez fundamentaria a psicologia, deve
ser realizada por um fil6sofo, e ndo um psicélogo. Aqui, desta forma posta, deixa
explicita a sua discordancia tanto teérica, quanto institucional, de que os psic6logos
empiricos ou experimentais deveriam substituir ou mesmo se equivaler ao trabalho do
filosofo. Estabelece assim a Fenomenologia como fundamento da Psicologia - e ndo o
contrario.

Husserl deixa claro que a senda percorrida pelo fenomendlogo é justamente a
necessaria fundamentacdo da ciéncia psicolégica, que opera como '"ciéncia
paradigmatica” para as ciéncias do espirito. O que, para nossa tese, apenas corrobora a
necessidade de uma volta dos psicologos para a busca de uma fundamentagdo
fenomenoldgica da sua prépria ciéncia e a necessaria conjungdo entre os interesses da
fundamentacao, por parte dos psicologos, de sua ciéncia, através da correta apreensao e
utilizacdo do método fenomenoldgico. Aqui, deixando claro que a tarefa da
fundamentacdo da Psicologia apenas seria possivel a partir da apropriacdo por parte
desta do método rigoroso de andlise de seus objetos eidéticos. Eis pois, um dos
argumentos mais fortes, extraidos do préprio Husserl, para sustentar nossa posicao de
que é necessario um campo intermedidrio capaz de tratar de maneira tedrica e filoso6fica
a propria Psicologia.

Para exemplificar o que tratamos até aqui, e para colocar de uma maneira mais
direta e mesmo “pedago6gica” como Husserl aborda a diferenciacdo entre uma sensagao
“somatica” da sensacdo psicologica, vale a pena citar aqui o trecho na integra em que,
para dirimir qualquer divida, Husserl descreve de maneira impar, a diferenciacao e a
relacdo entre tais atos. Essa descricdo é importantissima para marcar o territorio proprio
da Psicologia que, diferentemente da Psicologia Experimental, devera se ocupar das
descricOes eidéticas dos fatos psiquicos. Dir4 ele:

Se agora olharmos por meio de compara¢do para a maneira como a
sensacdo funciona na experiéncia somatica, por um lado, e na
experiéncia psicoldgica, por outro, ou para o que vem a doagdo com a
sensacdo, uma distingdo nitida nos confronta. Nos dois casos, a
sensacdo é apreendida de uma maneira basicamente diferente e,
portanto, algo diferente também vem a doacdo nos dois casos: de um
lado, uma sensibilidade do organismo animado, ou um sentimento
como comportamento do organismo animado; do outro lado, o
sentimento, como aquilo que torna conhecido algo organismico, ndao
tem nada a ver com a experiéncia de um estado psiquico; essa
apreensdo somatica ndo é, digamos, uma parte componente da
apreensdao do estado psiquico, ou mais precisamente, do estado da
percepcao de uma coisa fisica, na qual a sensacdo funciona como
presentiva, ou da apreensdo receptiva de uma figura-ficcdo (da



105

“figura” pintada) e semelhantes. Nada em tudo isso altera de forma
alguma a circunstancia de que a apreensdo da psique é, em geral,
fundada na apreensdo do organismo animado. Ambas as apreensoes se
entrelacam uma com a outra por meio da dupla funcdo da sensacao,
que ndo é apenas uma dupla de fato, mas também é dupla em sua
natureza basica; e embora as duas estejam entrelacadas, nenhuma
entra na outra. Isso vale para todas as sensacoes. Vale também para os
sentimentos sensoriais fundados nas sensacdes primarias, sentimentos
esses que, por um lado, manifestam somatologicamente a
sensibilidade ao sentimento do organismo animado, enquanto, por
outro lado, entram em fung¢Ges emocionais e ndo importam para a
ultima nenhuma apreensdo somatica. (Husserl, 1980, p. 13-14, Hua V,
<15>, tradugio nossa)®

O que Husserl aqui propde é uma diferenciacdo importante entre a sensacao
"fisica" e uma sensacdo "psicolégica", que ndo se traduz apenas em relacionar a
sensacdo psicologica com o mundo fisico, mas em apreender tal sensacdo como algo
proprio e capaz de auxiliar na prépria tomada de consciéncia de si mesmo. Husserl
propde um campo todo Unico e ao mesmo tempo essencial e entrelacado com a
percepcao exclusiva do mundo natural para uma percepcao exclusiva de uma realidade
"psiquica" que proporciona a ligacdo entre aquilo que é sensivel daquilo que é tomado
como uma autoconsciéncia de si enquanto percebendo ou ser-senciente. Essa relacdo tao
dificil de ser apreendida — pois estd sempre indissociada uma a outra — parece-nos
realmente fundamental para compreendermos o que em Husserl se traduz como campo
de uma ciéncia do psiquico. Essa ndo pode e ndo deve apenas se ater com aquilo que é
vivido no empirico, no factual; mas, ao contrario, faz parte exclusiva de uma Psicologia:

a necessaria compreensao dos modos Unicos e universais de se "perceber o percebido"

* If we now look by way of comparison at the manner in which sensation functions in somatic
experience on the one hand and psychological experience on the other, or at what comes to
givenness with sensation, a sharp distinction confronts us. In the two cases sensation is
apprehended in a basically different way, and therefore something different also comes to
givenness in the two cases: on the one side, a sensitivity of the animate organism, or a feeling
as behaviour of the animate organism; on the other side, the feeling, as that which makes known
something organismic, has nothing to do with the experience of a psychic state; this somatic
apprehension is not, say, a component part of the apprehension of the psychic state, or more
precisely, of the state of the perception of a physical thing, in which the sensation functions as
presentive, or of the receptive apprehension of a picture-figment (of the painted “picture”) and
the like. Nothing in all of this in any way alters the circumstance that the apprehension of
psyche is in general founded in the apprehension of animate organism. Both apprehensions
become interwoven with one another through the double function of sensation, which is not
only a factually double one but one that is also double in its basic nature; and though the two are
interwoven, neither enters into the other. That holds for all sensations. It holds also for the
sensory feelings founded in the primary sensations, which feelings on the one hand
somatologically manifest feeling-sensitivity of the animate organism, while on the other hand
they enter into emotional functions and do not import into the latter any somatic apprehensions.
(Husserl, 1980, p. 13-14, Hua V, <15>)



106

ou ainda, do proprio "aperceber" o mundo de forma a tornar compreensivel as formas
Unicas e universais das formas de vivéncias e suas regras conexas.

Husserl, ao contrario do que se poderia pensar, ndo cogitou uma descri¢ao
“estatica” apenas destas vivéncias e da descricao dos seus modos ideais. Ele insiste em
buscar descrever o modo vivenciado pela consciéncia como o locus primario onde toda
a consciéncia ocorre, e cuja acdo, a saber o ato da consciéncia, é condi¢cdo necessaria
para a propria apreensdo da vivéncia em si. Desta forma, a ciéncia Psicologia ndo
podera tratar de outro objeto que nao as préprias vivéncias enquanto tais, para, a partir
delas, passar a encontrar 0s nexos inerentes a essas vivéncias:

E inerente ao sentido da apreensdo da psique, ou a apreensdo do ser
humano, que o ser humano, com relagdo aos seus estados somaticos e
psiquicos, é dependente da coisa material animada-organismica nao
apenas em virtude do fato de que sdo as sensagoes desta ultima, mas
também em relagao ao especificamente psiquico. A extensdo disso é
determinada, como com qualquer apreensdo experiencial, pelo
processo continuo de experiéncia realmente ocorrendo, que determina
mais precisamente o que a forma do sentido apreensivo deixa em
aberto, o que ele implica em si mesmo como determinabilidade.
Assim, o curso das reprodugOes sensoriais e, consequentemente, 0
curso das reprodugOes em geral, e todo o modo e ritmo da vida
apreensiva e, além disso, da vida intelectual e emocional dependente
dela, mostram-se dependentes da organizacdo psiquica do organismo
animado. (Husserl, 1980, p. 16, Hua V, <14>, tradugdo nossa)*°

Aqui Husserl parece estar descrevendo que aquilo que ele mesmo denominou
como "especificamente psiquico", ndo tem possibilidade de um existir proprio que nado
seja relacionado a um "organismo animado" e que, por isso mesmo, tem relacdo
interconexa com a coisa "materialmente animada". O que leva a questao que o que
sentimos, sentimos no corpo e através deste. Isto ndo tem necessariamente ligacao tnica
e exclusiva com algo "além do corpo”, mas sempre "no corpo"” e "através dele". Nao se
trata de uma aceitagdo simplista do argumento empiricista, o qual tudo reduz a
experiéncia sensivel. Antes, é a aceitacao que existe, entre a sensacao vivida, ou seja, 0s
atos psiquicos, e a capacidade de interagdao proporcionada pelo organismo animado,

uma correlacdao necessaria. Contudo, para Husserl, ainda que possam existir tais

“ It is inherent in the sense of the apprehension of psyche, or the apprehension of the human
being, that the human being, with regard to his somatic and psychic states, is dependent on the material
animate-organismic thing not only by virtue of the fact that it is the latter’s sensations, but also in respect
of the specifically psychic. The extent of this is determined, as with any experiential apprehension, by the
continuing process of actually occurring experience, which more precisely determines what the form of
the apprehensional sense leaves open, what it implies in itself as determinability. Thus do the course of
sensory reproductions and, consequently, the course of the reproductions in general, and the entire mode
and rhythm of the apprehensional life and further of the intellectual and emotional life dependent on it
show themselves to be dependent on the physical organization of the animate organism. (Husserl, 1980, p.
16. Hua V, <14>)



107

correlacdes, elas estdao substancialmente dissociadas, a ponto de se pensar a Psicologia
como uma ciéncia exclusiva do psiquico, e ndo da relacdo psicofisica em si. Husserl
busca deixar isso mais claro na seguinte passagem da obra analisada:

Olhando mais de perto, no entanto, encontramos na realidade psiquica,
em vista de sua dependéncia do organismo animado e da matéria, algo
essencialmente diferente de qualquer outra dependéncia, mesmo
aquela que é prépria do organismo animado: a saber, a
impossibilidade fundamental da persisténcia imutadvel da psique e,
juntamente com ela, a impossibilidade fundamental de um retorno ao
mesmo estado. (Husserl, 1980, p. 15, Hua V, <17>, tradugdo nossa)*’

Aqui hd& uma descricdio bastante especifica e fenomenologicamente
caracterizavel da chamada, por Husserl, "realidade psiquica", entendida como tendo a
caracteristica fundamental da "fluidez". Ou seja, seria praticamente impossivel uma
sucessao temporal imutavel da realidade psiquica, que sempre se comporta como
"impossibilidade de persisténcia imutavel", dando a entender que, na base de sua
diferenciacdo com uma "sensacao", que viria da somatologia do proprio corpo, a
realidade psiquica estd sempre se diferenciando dela mesma, nunca retornando a um
mesmo estado.

Adiante Husserl complementa, com um exemplo de que se fosse possivel uma
permanéncia imutdvel do estado psiquico, seria possivel, em ultima instancia, uma
pessoa mais idosa retornar a um estado psicolégico de uma crianca, se considerassemos
apenas uma relacdo de causa e efeito entre os fendmenos fisicos e os psicoldgicos. Essa
seria a falha do conceito do "paralelismo psicofisico" segundo o fil6sofo:

Em tudo isso, deve-se ter em mente o seguinte: a dependéncia
unilateral e uniforme que as ocorréncias dos campos sensoriais tém da
materialidade do organismo animado (sua constituicdo material
determinada em qualquer momento dado) ndo altera o fato de que uma
nova objetividade com um novo estrato é constituida pela apercepcao
somatica, ou experiéncia. (Husserl, 1980, p. 15-16, Hua V, <18>,
traducdo nossa)*

47 Looking at it more closely, however, we found in psychic reality, in view of its
dependence on the animate organism and on matter, something essentially different as opposed
to every other dependency, even that which is proper to the animate organism: namely, the
fundamental impossibility of the unchanging persistence of the psyche and, at one with it, the
fundamental impossibility of a return to the same state. (Husserl, 1980, p. 15, Hua V, <17>)

“ In all this the following must be kept in mind: the unilateral and uniform
dependence that the occurrences of the sense fields have on the materiality of the animate
organism (its determinate material constitution at any given time) does not change the fact that a
novel objectivity with a novel stratum is constituted by the somatic apperception, or
experience. (Husserl, p. 15-16, Hua V, <18>)



108

A defesa de Husserl aqui é a de que mesmo que haja uma interconexdo
necessaria e essencial entre as sensacdes e a realidade psiquica, ainda assim faz-se
necessario a defesa de uma "nova objetividade" a partir da evidenciacdo de que o
fendmeno psiquico constitui-se de um tipo novo de fenomeno, que se difere das
sensacOes organismicas - embora relacionado com este - mas possuindo, em especifico,
uma objetividade propria, ou seja, determinacdes e regramentos especificos para este
tipo de realidade.

E certo que as dependéncias do psiquico atropelam o
fisico-organismico. Até onde elas realmente alcancam é uma questdo
para a investigacdo empirica psicofisiolégica decidir. Até onde elas
podem alcancar, por outro lado, isto é, até onde questdes sobre
“correlatos fisiol6gicos” e construcdes hipotéticas correspondentes
podem ser sensatas e orientadoras para o processo de pesquisa real, é
uma questdo para a investigacdo fenomenoldgica em esséncias.
(Husserl, 1980, p. 16, Hua V, <17>, tradugdo nossa)*

E de extrema importancia, mais uma vez, Husserl colocar a "divisao" entre as
investigacOes experimentais e que partem do pressuposto que é possivel encontrar
algum tipo de "paralelismo psicofisico" entre os fendmenos fisicos e as sensagoes
"fisico organismicas" e a tarefa do "psicologo fenomenoldgico". Esta dltima deve se
destacar e evidenciar que ha um limite de esséncias, ou de "substancias", até onde
aquela realidade psicofisica pode alcancgar. Ainda mais, ele deixara claro que aqui se
trata de uma investigacao de "esséncias", alegando, de certa forma, que ha uma
irredutibilidade do fendmeno psiquico — pois trata-se de um fenémeno possuidor de
uma esséncia propria — que, uma vez alcancado revela sua existéncia autonoma e
independente da prdpria sensacao fisica em si que o possa ter gerado.

Tentando exemplificar, poderiamos supor que existe uma dor nas costas
relacionada com a formacao ou deformacao fisica de uma cadeira, na qual se é obrigado
esperar para um atendimento médico, por exemplo. A sensacao fisica da dor se "traduz"
no fendmeno psicoldgico do "desconforto" e este em uma relacdo com uma "raiva" (a
qual pode, inclusive, em um primeiro momento ser da ordem do proprio inconsciente).
A existéncia de um desconforto e a vivéncia da emocao da raiva, embora possam estar

relacionados a dor e a propria configuracao anormal da cadeira, ainda assim possuem

“ Tt is certain that dependencies on the psychic run over into the physical-organismic.
How far they actually reach is a matter for psycho-physiological empirical investigation to
decide. How far they can reach, on the other hand, that is to say, how far questions about
“physiological correlates” and corresponding hypothetical constructions can be senseful and
guiding for the process of actual research, is a matter for the phenomenological inquiry into
essences. (Husserl, 1980, p. 16, Hua V, <17>)



109

uma existéncia totalmente autonoma e uma esséncia diferente da sensacgdo da dor fisica
ou mesmo da cadeira. Em poucas palavras pode-se supor que mesmo que a cadeira seja
alterada, ou que se levante desta, a vivéncia do "desconforto" e da "irritacao" possuem
uma existéncia propria na pessoa e nela se mantém de formas diversas e com
tonalidades proprias que podem, inclusive, estar relacionadas a caracteristicas
psicologicas tnicas do proprio individuo.

Neste caso, no entanto, como em todas as ciéncias da realidade, o
Objeto peculiar é precisamente o tipo de realidade em questdo, isto é,
a psique, ou o ser humano com relagdo a sua psique; e a psique ndo é
um “feixe” de processos conscientes, mas sim, a unidade real que se
manifesta neles. Pode-se manter siléncio mortal sobre a psique,
pode-se designa-la com desdém como um facon de parler: ela ainda é
a coisa dominante na apreensao e, com as ideias que correlativamente
pertencem a ela, a coisa determinante na investigacdo. Mas é melhor
quando alguém fala corretamente e ndo interpretar o que quer, na
medida em que alguém suple que se pense corretamente, sempre
permanecera vivo [a verdadeira compreensao]. (Husserl, 1980, p. 17,
<19>, tradugio nossa)®’
Essa diferenca proposta por Husserl aqui, como uma espécie de critica a ideia
de que o "fluxo da consciéncia" poderia ser expresso como varios processos interligados
entre si — sugerindo a ideia de uma causalidade entre eles — é aqui substituida por uma

outra forma de compreensdao do fendmeno psiquico, visto aqui como uma "unidade
real". Tal unidade, por sua vez, s6 seria possivel de ser totalmente apreendida e
compreendida a partir de uma consciéncia que "traduz" a experiéncia em forma de
unidade psicolégica, a qual, por sua vez, evidencia e so é passivel de ser compreendida
por um Ego psiquico, atrelado, necessariamente, a um Ego cogitante ou Ego
Transcendental, que elucida e confere unidade a experiéncia psiquica.

Neste sentido Husserl defende que pensar a categoria da "realidade psiquica"
ndo é meramente um recurso didatico ou uma elucubracdo mental sem sentido; ao
contrario, a existéncia desta realidade psiquica é a Unica capaz de explicar a propria

relacdo entre a experiéncia psicologica e sua necessaria relacdo com a forma correta de

Se€ pensar.

* In this case, however, as with all sciences of reality, the peculiar Object is precisely the sort of
reality in question, that is to say, the psyche, or the human being with regard to his psyche; and
the psyche is not a “bundle” of conscious processes, but rather, the real unity that manifests
itself in them. One can maintain dead silence about the psyche, one can scornfully designate it
as a facon de parler: it is still the dominant thing in the apprehension and, with the ideas that
correlatively belong to it, the determining thing in the investigation. But it is better if one speaks
correctly and does not interpret away what must, insofar as one is supposed to think correctly,
always remain alive. (Husserl, 1980, p. 17, Hua V, <19>)



110

Se Objetos psiquicos sdo conectados uns aos outros, sdo combinados
em associacoes, sociedades de varios niveis, isso ndo produz novas
Objetividades com relacdo a fundacdo pela natureza original. Pois
nenhuma nova psique surge aqui como uma psique de nivel superior
construida sobre a soma dos organismos animados e suas psiques,
nenhum nexo unitario de consciéncia sobre o fundamento do qual uma
nova realidade, a de uma psique comunal, pode ser constituida. O que
se tem aqui, do ponto de vista da ciéncia natural, é um nimero de
seres humanos individuais, cada um com uma consciéncia particular,
uma psique particular com um Ego particular pertencente a cada um.
No contexto psicofisico inter-relacionado que é possibilitado pelas
inter-relacdes materiais dos organismos animados, surgem nas psiques
individuais atos que sdo intencionalmente direcionados a algo
psiquicamente externo. Mas 0 que aparece aqui sdo sempre apenas
novos estados das psiques individuais. Ndo é diferente quando uma
pluralidade de coisas materiais tem uma coeréncia de -efeito
relativamente fechada e, portanto, produz sistemas materiais que
talvez devam ser considerados como unidades materiais. (Husserl,
1980, p. 18, Hua V, <20>, traducdo nossa)”*

Aqui Husserl busca descrever nao s6 uma possibilidade de compreensao do
fendmeno social, no sentido de uma "comunidade de monadas", mas ja descreve como é
indissociavel a compreensdo desta psiqué coletiva da compreensdo das préprias psiques
individuais, estabelecendo assim uma interconexdao entre a propria Psicologia e a
Sociologia. A compreensdao de que a consciéncia é “tnica” e “exclusiva” a cada
individuo em nada impossibilita a pretensao da ciéncia do psicoldgico, que pode acessar
as categorias transcendentais que permeiam cada consciéncia. A Psicologia
fenomenologicamente fundada ndo é uma ciéncia solipsista ou exclusiva as experiéncias
de um individuo. Antes, é o carater eidético e, portanto, transcendental das vivéncias
psiquicas, que confere a esta ciéncia seu status de universalidade e cientificidade.

O dado unico da experiéncia, por exemplo, de alguma apreensdo”,
“percepcdo” ou algo semelhante, contou apenas como um exemplo;
sempre mudamos imediatamente para a atitude eidética e exploramos
eideticamente o que pertence a esséncia, as possibilidades incluidas na
esséncia de certas apreensdes: a possibilidade de passar para séries de

L If psychic Objects are connected with one another, are combined into associations, societies
of various levels, this produces no new Objectivenesses with respect to the foundation by
original nature. For no new psyche arises hereby as a psyche of higher level built upon the sum
of the animate organisms and their psyches, no unitary nexus of consciousness on the ground of
which a new reality, that of a communal psyche, might be constituted. What one has here, from
the point of view of natural science, is a number of individual human beings each with a
particular consciousness, a particular psyche with a particular Ego belonging to each. In the
psycho-physical interrelated context that is made possible by the material interrelations of the
animate organisms, there arise in the individual psyches acts that are intentionally directed at
something psychically external. But what appears here is always only new states of the
individual psyches. It is not otherwise than when a plurality of material things has a relatively
closed coherence of effect and thereby produces material systems that must perhaps be regarded
as material unities. (Husserl, 1980, p. 18, Hua V, <20>)



111

intuicoes, séries de experiéncias, de assim se cumprirem
univocamente, e de explicitar seu sentido, ou seja, o sentido do que é
pretendido, o que é experimentado como tal, e com ele o sentido das
objetividades envolvidas. (Husserl, 1980, p. 19, Hua V, <21>,
traducdo nossa)>

Husserl aqui descreve o que ele tem feito durante o texto das Ideias III que é
sempre passar por uma descricao fenomenoldgica, ou seja, eidética das vivéncias, ndo
se atendo, até entdo, na andlise das vivéncias psicol6gicas propriamente ditas. Abrir a
possibilidade de se extrair das vivéncias psicologicas as intuicOes eidéticas, é o que
possibilitaria, portanto, a correta fundamentacdo da Psicologia enquanto tal. Apenas a
partir de uma redugado eidética da vivéncia psiquica, sua adequada descricao e, portanto,
correta apreensao, é que seria possivel falar de uma ciéncia do psiquico.

Ao mesmo tempo, por meio dessas analises — que, se necessario,
ainda podem ser desenvolvidas no mesmo sentido em varias dire¢des
— todas as pré-condi¢des sdo cumpridas (ou podem ser cumpridas
suplementarmente) para determinar as caracteristicas fundamentais do
método dessas ciéncias e para trazer a compreensao intuitiva até que
ponto, por exemplo, o método da ciéncia natural fisica e o método
psicolégico podem ser paralelos e até que ponto eles devem ser
basicamente diferentes. (Husserl, 1980, p. 19, Hua V, <21-22>,
traducdo nossa)™

Este é um ponto também crucial dentro do que entendemos em Husserl como
um paralelismo entre a fundamentacdo das ciéncias do Espirito, pela Psicologia, e das
ciéncias da natureza, pela Fisica. E, cada uma dessas apoiadas sobre outra ciéncia
eidética, a saber, a Psicologia sobre a Psicologia Fenomenolédgica e a Fisica sobre a
Matematica.

Normas que emergem aqui originalmente ndo podem ser
desconsideradas sem trazer confusdo ao curso da ciéncia e induzi-la a
caminhos errados de definir problemas e modos errados de
experiéncia. Ndo é o que se autodenomina “ciéncia moderna” e nem
aqueles que se autodenominam “especialistas” que fazem o método;
mas sim, a esséncia dos objetos e a esséncia pertinente da experiéncia

» <«

2 The single datum of experience, e.g., of some apprehension,” “perception,” or the like,
counted throughout only as an example; we always shifted immediately to the eidetic attitude
and explored eidetically what belongs to the essence, the possibilities included in the essence of
certain apprehensions: the possibility of passing over into series of intuitions, series of
experiences, of thereby uni vocally fulfilling themselves, and of explicating their sense, i.e., the
sense of what is intended, what is experienced as such, and with it the sense of the objectivities
concerned. (Husserl, 1980, p. 19, Hua V, <21>)

53 At the same time, through these analyses — which, if necessary can still be further developed
in the same sense in various directions — all the preconditions are fulfilled (or, can be fulfilled
supplementarily) for determining the fundamental characteristics of the method of these
sciences and for bringing to intuitive understanding how far, e.g., the method of physical natural
science and the psychological method can run parallel and to what extent they must be basically
different. (Husserl, 1980, p. 19, Hua V, <21-22>).



112

possivel de objetos da categoria em questdo (que é o apriori da
constituicdo fenomenolégica) prescreve tudo o que é fundamental no
método; e é caracteristico do especialista de génio apreender essa
esséncia Intuitivamente (mesmo que ndo para trazé-la de forma
filosofica ao nivel de conceitos rigorosos e normas formuladas) e
orientar os problemas particulares e métodos particulares de acordo
com ela. (Husserl, 1980, p. 19-20, Hua V, <22>, tradu¢do nossa)>*

Aqui Husserl expde muito claramente que a definicio do método para a
Psicologia necessita de uma constituicdo a priori fenomenoldgica e que apenas desta
forma é possivel definir tanto o objeto como o método adequado na investigacao da
ciéncia psicoldgica.

Todas as descobertas e invencdes dos especialistas se movem dentro
da estrutura de um a priori absolutamente intransponivel que nao se
pode extrair de suas doutrinas, mas somente da Intuicdo
fenomenoldgica. (Husserl, 1980, p. 20, Hua V, <22>, tradugdo nossa)>

Husserl revela que as descobertas na psicologia se dao porque estas, de alguma
forma, usam de uma intuicdao para compreender os fendmenos e categorias psiquicas.
Husserl aqui deixa entrever que é possivel que estes psicologos facam descobertas, mas
que todas elas, invariavelmente, passaram pelo método fenomenolégico, em especial, a
reducao eidética.

Compreendé-lo cientificamente, no entanto, é uma tarefa especial da
filosofia e ndo das ciéncias dogmaticas em si. Para ficar claro, o que
determina normativamente o método em geral é o tema da noética
geral, que alcanca além de todas as categorias de objetividades e
intuicdes constitutivas. Mas ainda ndo possuimos isso. Sera possivel
somente depois que uma doutrina eidética fenomenolégica geral da
cognicao tiver sido levada adiante o suficiente com relagdo a intuicao

> Norms that emerge here originarily cannot be disregarded without bringing the course of
science into confusion and misleading it into wrong ways of setting problems and wrong modes
of experience. It is not what calls itself “modern science” and not those who call themselves
“experts” that make the method; but rather, the essence of the objects and the appurtenant
essence of possible experience of objects of the category concerned (that is the apriori of the
phenomenological constitution) prescribes everything fundamental in the method; and it is
characteristic of the expert of genius to grasp this essence Intuitively (even if not to bring it in
aphilosophical way up to the level of rigorous concepts and formulated norms) and to orient the
particular problems and particular methods according to it. (Husserl, 1980, p. 19-20, Hua V,
<22>)

% All discoveries and inventions of the experts move within the framework of an absolutely
intransgressible apriori that one can draw not from their doctrines but only from the
phenomenological Intuition. (Husserl, 1980, p. 20, Hua V, <22>)



113

e com relacdo ao pensamento especifico. (Husserl, 1980, p. 20, Hua V,
<22>, tradugdo nossa).>®

Aqui Husserl deixa claro que é necessario a criagao de uma "doutrina eidética
fenomenoldgica" que seja capaz de definir, para "além das objetividades e intuigdes
constitutivas", as categorias eidéticas do pensamento, das sensacdes, das emocodes e das
interconexdes entre essas, de forma universalmente compreendida. Este é mais um dos
trechos que fundamentam nossa tese de que ha, desde Husserl, um apontamento do
projeto a ser percorrido pelos psicologos, em especial, por aqueles capazes de
compreender e aplicar de forma correta o0 método fenomenoldgico de investigacdo das
estruturas necessdrias da consciéncia, na qual emergem os fendomenos psiquicos.

Ainda corroborando nossas interpretacoes, Husserl declara a necessidade de
uma reflexdo eidética propria aos psicélogos, a fim de corretamente fundamentar seu
respectivo objeto de estudo:

Mas isto é claro mesmo sem uma noética completa: que o método de
cada ciéncia deve ser determinado pelo tipo de intuicdo origindria, ou
o tipo bésico de apreensdo origindria, essencialmente pertencente a
categoria de objeto a qual estd relacionada (talvez junto com outras
ciéncias). (Husserl, 1980, p. 20, Hua V, <22>, traducdo nossa)®’

Husserl passa a admitir aqui que ha uma interrelacdo entre as ciéncias e que
estas, por sua vez, estdo fundamentadas em uma intuicdo originaria das prdprias
categorias que as compoem (talvez pudéssemos pensar na “célula” para a biologia, ou o
“atomo” para os quimicos, ou o “tempo” para os fisicos, etc. como categorias que nao
sao dadas de forma natural, mas sempre a partir de uma reducao eidética da realidade).
Ao passo que, em seguida, Husserl chega a defender que, em absoluto, toda e qualquer
ciéncia também possui essa caracteristica: em ultima analise toda ciéncia é
fundamentada na experiéncia a qual, porém, sempre leva a uma reflexao eidética sobre
as categorias que constituem aquela ciéncia. Deixando, entrever, desta forma, a busca

por um equilibrio equidistante entre a no¢ao empiricista e idealista do conhecimento.

*% To grasp it scientifically, however, is a special task of philosophy and not of the dogmatic
sciences themselves. To be sure, what normatively determines method in general is the theme of
general noetics, which reaches out beyond all categories of objectivities and constitutive
Intuitions. But we do not yet possess this. It will be possible only after a general
phenomenological eidetic doctrine of cognition has been carried through far enough with
respect to Intuition and with respect to specific thinking. (Husserl, 1980, p. 20, Hua V, <22>).
’But this much is clear even without a completes noetics: that the method of every science must
be determined by the sort of originarily bestowing intuition, or the basic sort of originary
apprenhension, essentially belonging to the object-category to which it is related (perhaps along
with other sciences). (Husserl, 1980, p. 20, Hua V, <22>)



114

Contudo, a énfase husserliana recai sobre uma espécie de idealismo
fenomenoldgico, ou ainda, como podemos caracterizar, a defesa por um intuicionismo,
ou seja, a descricao de que todo e qualquer conhecimento tem de ser, necessariamente,
eideticamente fundamentado. E, embora alvo de muitas criticas, esta posi¢dao, ao que
nos parece, reflete a coeréncia interna daquele que busca a inspiracdo necessaria na
experiéncia somativamente vivida, mas que apenas se converte em conhecimento
quando “traduzida” em formato eidético:

O mesmo deve naturalmente ser valido para todas as ciéncias em
geral; em todas elas, a fundamentacdo conduz necessariamente, em
ultima andlise, para além da esfera do pensamento, para a intuicdo e,
em ultima analise, para a intuicdo originariamente outorgada, que sé
pode ser uma experiéncia se as suas objetividades forem diferentes das
objetividades experienciais (realidades da esfera da natureza).
(Husserl, 1980, p. 20, Hua V, <22-23>, traducdo nossa)>®

Desta forma, compreendemos que Husserl quer demonstrar que toda e
qualquer ciéncia esta fundamentada ndo apenas na possibilidade da evidenciacdo destas
categorias, a partir da experiéncia, mas em uma apreensao eidética, que s é possivel
através da aplicacio do método fenomenoldgico. Vale ressaltar que, aqui neste
momento, Husserl ndo apresenta a mesma discussao sobre uma reducdo transcendental,
a qual seria por definicdo a possibilidade de fundamentacdo de toda e qualquer
experiéncia consciente, na qual a obtencao do conhecimento e das proprias ciéncias sao
apenas uma das categorias possiveis de evidenciacao. O que esta aqui posto € que, tal
qual a Psicologia precisa de uma fundamentacdo eidética que possibilite a evidenciacao
de suas categorias e as posteriores descobertas de suas interrelacGes, tal modo de se
pensar ja esta presente em todas as ciéncias, inclusive nas ciéncias da natureza. Desta
forma, a proposta aqui apresentada de fundamentacdo da Psicologia a partir de uma
ciéncia eidética, que podemos compreender como uma Psicologia Fenomenologica,
segue os mesmos principios que as demais ciéncias, com a grande diferenca de que a
realidade psiquica ndo é acessivel materialmente, mas apenas a partir da reflexdo:

O método em todas as ciéncias também é determinado pela esséncia
universal da objetividade que intuitivamente vem a tona na
apresentacdo completa de tal objetividade, isto é, no desdobramento
completo das intenc¢Ges contidas em sua apreensdo e, naturalmente, na
atitude eidética e na direcdo ndo da apreensdo, mas do assunto

%8 The same must naturally hold for all sciences in general; in all of them, grounding necessarily
leads ultimately beyond the sphere of thinking to intuition and ultimately to originarily
bestowing intuition, which can only be an experience if its objectivities are other than
experiential objectivities (realities of sphere of nature). (Husserl, 1980, p. 20, Hua V, <22-23>)



115

objetivo que estd sendo constituido. (Husserl, 1980, p. 21, Hua V,
<23>, tradugdo nossa)*

Husserl retoma neste trecho da obra, a sua hipotese ja levantada anteriormente
ainda nas Investigagbes Logicas de que a propria ideia de "verdade", ou uma
evidenciacdo apoditica, que fundamentam as ciéncias e o proprio método cientifico, é,
antes de qualquer coisa, o resultado proprio de uma reducao eidética e de uma reducao
transcendental.

A esséncia universal pode ser desdobrada no pensamento, e seu
desdobramento necessariamente leva a uma ontologia. O método
completo pressupde o desenvolvimento sistematico da ontologia, ou
seja, a doutrina eidética que pertence a essa categoria de objeto
envolvida. A reducdo eidética, e com ela a revelacdo de esséncias
universais leva, a uma ontologia, ou seja, a descricdo do jeito proprio
de ser daqueles fenomenos evidenciados. O desenvolvimento natural
desta ontologia leva a uma “doutrina eidética”, a ponto de desenvolver
aquela ontologia em um campo distinto dentro da prépria ciéncia. O
inventdrio total de cognicdes que ele oferece é uma norma
incondicional para tudo que a possivel cognicdo empirica das ciéncias
factuais relacionadas as categorias pode oferecer, e ele vai
simultaneamente para a cogni¢do factual. Cada passo a frente com
relacdo a ontologia — e em particular com relagdo a formulacdo de
cognicoes basicas ontolégicas ou disciplinas ontolégicas que trazem a
apreensao ontoldgica um lado ainda ndo apreendido ontologicamente
da categoria objetiva em questdio — deve ser em vantagem para a
ciéncia empirica. No caso de uma psicologia tedrica - ou
fenomenologica - a descricao dessa ontologia, como teve por base a
prépria experiéncia (da qual partiu aquela primeira reducdo eidética),
vai se aproximando a propria cognicdo factual. A cognicdo factual
apreendida a partir da evidenciacdo das categorias que a formam,
traduz de forma teorética a propria gama de fendmenos cognitivos e
psiquicos. Ja falamos sobre isso, e s0 o trazemos aqui para a
legitimidade, de fato a necessidade incondicional, de uma psicologia
racional. Foi nas investigacdes em direcdo a fenomenologia da
cognicdo (nas Investigaces Logicas) que nos tornamos cientes de que
deve haver tal disciplina, e, com certeza, uma de enorme escopo, uma
ndo construida de cima a partir de “conceitos” vazios (vagas
significacdes de palavras), como a velha psicologia metafisica, mas
sim, uma doutrina eidética extraida da pura Intui¢do. (Husserl, 1980,
p. 21, Hua V, <23-24>, traducdo nossa, grifo nosso)*

* The method in all sciences is also determined by the universal essence of the objectivity that
Intuitively comes to light in the complete presentation of such objectivity, that is to say in the
complete unfolding of the intentions lying in its apprehension, and naturally in the eidetic
attitude and in the direction not of apprehension but of the objective affair that is being
constituted. (Husserl, 1980, p. 21, Hua V, <23>)

% The universal essence can be unfolded in thought, and its unfolding necessarily leads to an
ontology. Complete method presupposes the systematic development of ontology, i.e., the
eidetic doctrine that belongs to this object-category involved. The total inventory of cognitions
that it offers is an unconditional norm for everything that possible empirical cognition of the
factual sciences related to the categories can ever offer, and it goes along simultaneously into
the factual cognition. Every step forward with regard to ontology — and in particular with



116

Ha um primor aqui, qual seja, a colocacao do proprio Husserl da necessidade
da criacdo desta disciplina que comporte uma espécie de psicologia racional (a qual
pode ser compreendida, como ja dissemos, como psicologia teodrica, ou ainda,
psicologia fenomenolédgica). Contudo, aqui, de forma mais explicita, ele a define como
uma psicologia extraida “da pura Intuicao”. Esse tema que reaparece nas LicOes sobre
Psicologia Fenomenoldgica, revela, ao mesmo tempo, a coeréncia do pensamento
husserliano como nossa hipotese sobre a possibilidade de se pensar a fenomenologia
como proposta de uma psicologia teérica. Ou ainda, como provedora destas reflexdes
que possibilitam a construcdo de uma disciplina ainda ndo construida, mas que ja tem
suas bases aqui descritas. Estas bases s6 podem ser compreendidas a partir do uso de
um “método rigoroso” de investigacdo das realidades psiquicas, tratadas como fatos
psiquicos, contudo apreensiveis tdo somente a partir da reducdao eidética e da
evidenciacao destas realidades a partir da construcdo categorial que emerge desta
chamada “eidética universal” que desemboca, necessariamente, em uma “doutrina
ontoldégica”. Poderiamos considerar este um dos trechos mais relevantes para a
corroboracdo de nossa hipdtese, qual seja, a necessaria correlacio entre o método
Fenomenologico e o projeto de uma Psicologia Tedrica, a partir do proprio método
fenomenoldgico. Husserl continua:

Isso parece ter escapado completamente de todos os investigadores
anteriores da cognicdo, investigadores da consciéncia em geral, apesar
de toda a conversa antiga de um a priori do pensamento e da vontade
sob os titulos de logica e ética. Pois, o que eles deram e quiseram dar
sob esses titulos era tudo menos doutrina eidética psicolégica no
sentido em questdo aqui. (Husserl, 1980, p. 21, Hua V, <23-24>,
traducao nossa, grifo nosso)

Tal doutrina eidética psicologica é exatamente o que defendemos como a
fundamentacdo da ciéncia psicologica, a partir da obtencdo de uma nova ontologia
categorial e, a partir dessa fundamentacdao, a fundamentacdo de todas as demais

Ciéncias do Espirito. Tal qual hd um fisicalismo que fundamenta as ditas Ciéncias da

regard to the formulating of ontological basic cognitions or ontological disciplines that bring to
ontological apprehension an as yet not onto- logically apprehended side of the objective
category concerned — must be to the advantage of the empirical science. We have already
talked about that, and we only bring it up here in order to the legitimacy, indeed the
unconditional necessity, of a rational psychology. It was in the investigations toward the
phenomenology of cognition (in the Logical Investigations) that we first became aware that
there must be such a discipline, and, to be sure, one of enormous scope, one not construed from
above out of empty “concepts” (vague word-significations), like the old metaphysical
psychology, but rather, an eidetic doctrine drawn from pure Intuition. (Husserl, 1980, p. 21, Hua
V, <23-24>)



117

Natureza, assim também ha a possibilidade de um Psicologismo, que possibilita a
fundamentacdao de todas as Ciéncias do Espirito, a partir de uma descricao e
evidenciacdo das categorias proprias do pensamento e da estrutura psiquica.

No trabalho acima mencionado, a fenomenologia foi dada como uma
descricdo puramente imanente do que é dado na intuicdo interna (de
uma maneira frouxa, as vezes é chamada la de “experiéncia interna”),
uma descricao que, no entanto, ndo estabelece fatos empiricos, mas
sim, na atitude de “ideacdo”, apenas interconexdes essenciais.
Precisamente nisso repousava a refutacao definitiva (tentada na "Sexta
Investigacao") do psicologismo da teoria da cognicdo. Posteriormente,
nas Investigacdes Logicas, a doutrina eidética fenomenolégica e a
psicologia racional coincidiram. Que é incorreto de varias maneiras
que uma psicologia racional deva ser apreendida como a ontologia de
algo real se constituindo no nexo do processo vivido e ndo pode entdo
coincidir com a esséncia de um nexo do processo vivido, seremos
capazes de ver depois que tivermos esclarecido a ideia de realidade
em geral, bem como a da realidade psiquica e tivermos desistido da
velha desconfianca (que ainda controla até mesmo o autor das
Investigacdes Logicas) da realidade psiquica e Egéica.’" (Husserl,
1980, p. 21, Hua V, <23-24>, traducdo nossa)

Outro tema abordado no trecho acima mencionado, igualmente importante para
o desenvolvimento da fundamentacdo fenomenoldgica da Psicologia, diz respeito a
argumentacdo que Husserl faz para buscar esclarecer que a Psicologia ndo pode
evidenciar a realidade, e nem qualquer tipo de experiéncia do real - com o prejuizo de
cair em uma espécie de psicologismo vazio. Dira ele também que é necessario distinguir
a realidade em geral da realidade psiquica, o que pode ser compreendido também com o
necessaria caracterizacdo da realidade psiquica como possuindo uma existéncia
auténtica e autbnoma em si mesma. Essa, mesmo possuindo uma intima relacdo com os

conteudos da experiéncia sensivel, ainda assim deve ser tomada como algo diferente

®1 This seems to have completely escaped all earlier investigators of cognition, investigators of
consciousness generally, despite all the age-old talk of an a priori of thinking and will under the
titles of logic and ethics. For, what they gave and wanted to give under these titles was anything
but psychological eidetic doctrine in the sense in question here. In the above-mentioned work
phenomenology was given as a purely immanent description of what is given in inner intuition
(in a lax manner it is sometimes called their “inner experience”), a description that does not,
however, establish empirical facts, but rather, in the attitude of “ideation,” essential
interconnections only. Precisely on this rested the definitive refutation (attempted in the "Sixth
Investigation") of the psychologism of the theory of cognition. Thereafter in the Logical
Investigations phenomenological eidetic doctrine and rational psychology coincided. That it is
in various ways incorrect that a rational psychology must be apprehended as the ontology of
something real becoming constituted in the nexus of lived-process and cannot then coincide
with the essence of a nexus of lived-process, we will be able to see after we have clarified the
idea of reality in general as well as that of the psychic reality and have given up the old mistrust
(still controlling even the author of the Logical Investigations) of psychic and Egoical reality.
(Husserl, 1980, p. 21, Hua V, <23-24>)



118

disso, como algo do “puro psiquico”, possuidor de regularidades proprias e que tem sua
descricdao e entendimento sem a necessidade de reduzi-las ao conteido do real em si.
Tema este que ele havia ja abordado anteriormente, e que ele resgata, dentro do
contexto da discussao especifica sobre a fundamentacao da Psicologia.

Concluindo este trecho, Husserl nos presenteia com a descricao da relagao
intrinseca e, portanto, indissociavel entre a Fenomenologia e a Psicologia Eidética:

A notavel relagdo entre fenomenologia e ontologia psicolégica que
permite que a primeira encontre seu lugar na tltima e novamente de
certa maneira também permite que a ultima, como todas as disciplinas
ontologicas, encontre um lugar na primeira, nos ocupara
extensivamente, e aprenderemos a ver relagdes paralelas para a
ontologia da mente. (Husserl, 1980 p. 21, Hua V, <23-24>, tradugdo
nossa)®

E esperado que Husserl retorne a esse ponto tanto na sequéncia de sua propria
obra em questdo - as Ideias III - quanto no restante de sua vida, como é possivel
depreender desta relacdo através dos textos das LicOes de 1925 e do préprio texto de

Krisis.

2.4.1 Psicologia Racional e Fenomenologia - Psicologia Experimental

Digna de uma subsecdo dentro da analise do texto de Ideias III, é a mencao ao
capitulo 8 desta obra, intitulado, tal qual descrito no subtitulo, “Psicologia Racional e
Fenomenologia - Psicologia Experimental”. Husserl reserva parte essencial desta obra a
discussdo da relacdo intrinseca entre a Fenomenologia e a Psicologia. Contudo, é neste
capitulo que ele buscara explicitar — se ja ndo o fez anteriormente — de forma clara e
distinta, a urgente necessidade da fundamentacdo da ciéncia do psiquico por meio de
uma descricdo de suas categorias eidéticas, apenas possivel a partir do método
fenomenoldgico que Husserl desenvolveu, até entdo, a partir das criticas ao
psicologismo, com varias evidéncias de que o tenha feito, de forma quase exclusiva,
para auxiliar na fundamentacao da Psicologia.

Um dos primeiros trechos extraidos deste capitulo de Ideias III, parece resumir
de forma clara o que temos defendido até entdo:

Mesmo que falte uma explicacdo sistematica da ideia de realidade
psiquica, ainda assim possuimos ja - na forma de fenomenologia -

8 The remarkable relationship between phenomenology and psychological ontology which
permits the former to find its place in the latter and again in a certain manner also permits the
latter, like all ontological disciplines, to find a place in the former, will occupy us extensively,
and we will learn to see parallel relationships for the ontology of the mind (Husserl, 1980 p. 21,
Hua V, <23-24>).



119

uma porgao consideravel de uma psicologia racional. E aqui voltamos
novamente ao principal interesse que guia nossa investigacdo, ndo
importa o quanto este tltimo ainda tenha outras fungdes necessarias a
cumprir com relacdo ao nosso nexo posterior de interesses. (Husserl,
1980, p. 33, Hua V, <37>, traducdo nossa)®

Husserl é explicito: 'possuimos ja - na forma de fenomenologia - uma porgao
consideravel de uma psicologia racional'. Afirmamos que esta 'psicologia racional' é a
denominacdo husserliana para o que definimos como Psicologia Teoérica. Ela é o campo
que, através da reducdo eidética, estabelece o a priori do psiquico. A separacdao de
oficios entre o fildsofo e o psicologo se dissolve aqui: o fenomenodlogo, ao fundar a
psicologia, estd necessariamente atuando como teodrico da psicologia. A separacao entre
um oficio e outro, a saber, do fil6sofo e do psicélogo tedrico, no que se refere a
Fenomenologia coincide e se repete, quando ambos buscam descrever a propria
fundamentacdao do psiquico. O uso da reducdo eidética ndao é exclusivo do filosofo.
Antes, ele é o genitor do método, porém, tendo como grande beneficiario o psicélogo
que se interessa por conseguir fundamentar teoricamente e eideticamente seu campo de
estudo.

Husserl deixa, ainda mais claro, no trecho a seguir, a necessaria reforma na
“nova” ciéncia psicologica:

S6 assim também se explicam aquelas rejei¢Ges literarias superficiais
(na verdade, nem mesmo superficiais, porque ndo se compreende de
todo o sentido das coisas) da pretensdo que a fenomenologia faz, e
deve fazer, através do seu préprio carater especifico, de abrir caminho
para uma reforma da psicologia (como também, por outro lado, da
filosofia) que no sentido literal é fundamental e nova. (Husserl, 1980,
p. 33, Hua V, <38>, traducdo nossa)®*

Embora Husserl entenda como quase intuitivo o uso do método da redugao
eidética por parte de alguns psicologos - como ja haviamos mencionado acima -, dentro
do argumento husserliano se faz necessaria a correta compreensiao do método
fenomenoldgico e seu uso para a reformulagcdo da ciéncia psicoldégica. A contribuicdo

da Fenomenologia para a Psicologia, na visdao de Husserl, ndo é apenas ocasional ou

8 Even if there is a lack of a systematic explanation of the idea of psychic reality, still we possess already
- in the form of phenomenology - a considerable portion of a rational psychology. And here we come
back again to the chief interest that guides our investigation, no matter how much this latter still has other
necessary functions to fulfill with regard to our further nexus of interests. (Husserl, 1980, p. 33, Hua V,
<37>)

5 Only in this way also are explained those superficial (indeed not even superficial, because not
understanding at all the sense of the matters) literary rejections of the claim that phenomenology
makes, and must make through its own specific character, of paving the way for a reform of
psychology (as also, on the other hand, of philosophy) that in the literal sense is fundamental
and novel. (Husserl, 1980, p. 33, Hua V, <38>)



120

benéfica, é condicdo necessaria para a devida investigacao de seu objeto de estudo.
Nesse sentido, o préprio Husserl ira especificar a natureza do objeto da Psicologia:

Se apreendermos a psique ndo como fato, mas como esséncia eidética,
entdo os estados também sdo tomados como esséncias eidéticas e tém
a forma eidética do conjunto de estados. Podemos ter interesse em
contestar isso e podemos ver a possibilidade de fazer isso. Podemos
limitar nossa analise eidética aos processos vividos em si mesmos,
desconsiderando o que os distingue como conjuntos de estados, como
autenticacbes de uma unidade psiquica real com propriedades
psiquicas. Mas tudo o que exploramos na estrutura de tal processo
vivido naturalmente também pertenceria a estrutura da investigacdo
racional-psicolégica. Pois é evidente que a esséncia peculiar de cada
processo vivido (como ideia e ndo como fato) ndo é alterada pela
apercepcao realizadora e ndo pode ser mudada. (Husserl, 1980, p. 34,
Hua V, <39>, tradugdo nossa)®

Husserl aqui busca categorizar o objeto da psicologia como o "processo
vivido" que neste caso é compreendido como uma esséncia eidética, e ndo apenas como
fato. E sendo uma "esséncia eidética" somente pode ser acessada pela consciéncia.
Assim, aqui, neste exemplo simplista oferecido, buscamos deixar claro nosso
entendimento do que Husserl aqui propde como uma necessaria diferenca entre as
sensacoes de ordem "psicofisicas" e aquelas vivéncias completamente autdonomas e
passiveis de serem compreendidas como "realidade psiquicas" eidéticas. Estas ultimas,
portanto, sao possuidoras de objetividades proprias e regramentos completamente
dissociados dos fatos fisicos que, em uma atitude natural, poderiamos supor que as
teriam originado. Contudo, o que Husserl insiste em demonstrar aqui é que o objeto de
estudo da Psicologia deve ser necessariamente eidético, ou seja, acessivel por um ego
cognoscente que ndo apenas “sente”, mas que atribui sentido e, portanto, conhece o que
vivencia, ndo apenas de forma exclusivista, individualista; conhece, outrossim, de forma
categorial, capaz de ampliar aquela experiéncia pessoal em uma caracteristica universal.

A instancia, por fim, capaz de conferir essa universalidade ao conhecimento
psiquico por meio da vivéncia, ndo é outra que a propria intuicao eidética:

A teoria eidética do processo vivido deve tomar o processo vivido
com todo o conteido com o qual eles se apresentam na intuicdo

% If we grasp the psyche not as fact but as eidetic essence, then the states are also taken as
eidetic essences and have the eidetic form of the set of states. We can have an interest in
disputing this and can see the possibility of doing this. We can limit our eidetic analysis to the
lived-processes in themselves, disregarding what distinguishes them as sets of states, as
authentications of a real psychic unity with psychic properties. But everything that we explore
in the framework of such a lived-process would naturally also belong in the framework of
rational-psychological investigation. For it is evident that the peculiar essence of every
lived-process (as idea and not as fact) is not altered by the realizing apperception and cannot be
changed. (Husserl, 1980, p. 34, Hua V, <39>)



121

eidética, e como eidética ela repousa (direcionada para esséncias de
estados psiquicos, como €) na intuicdo psicoldgica, seja na experiéncia
psicoldgica ou na ficgao psicologica. Todo o contetido de um processo
vivido que estd na visdo da experiéncia interior reflexiva, na medida
em que essa visdo pode compreender, ou todo o conteido daquilo que
é dado na visdo do reflexo da fantasia interior, muda para a esséncia
na atitude eidética. Ela perde apenas a relacio com o fato da
natureza-atualidade experimentada; o factualmente existente é
transformado em essencialmente existente, o individualmente unico
em um “universal”; da mesma forma, a existéncia factual Ativa
desaparece com a natureza-atualidade Ativa, a individualidade Ativa.
(Husserl, 1980, p. 35-36, Hua V, <41>)%,

Husserl esta descrevendo como a atitude eidética possibilita que todo o
contetido do vivido passe a ser compreendido também como universal e, neste sentido,
satisfaca a exigéncia cientifica positivista de que alcancar conhecimentos universais e
ndo apenas falar do particular.

Os temas imponentes de noesis e noema devem ser necessariamente
tratados tanto por interesse psicolégico quanto na apercepcao
psicolégica-eidética. Digo em apercepcao psicolégica porque o que é
apresentado ao psicélogo em sua intuicdo psicologica é precisamente
algo psiquico, psiquico-real, ou seja, os processos vividos em um dado
caso como estados psiquicos. E eles entram nessa apercepgao
realizadora com tudo o que ela requer, ou seja, eles entram com a
relacdo com o espaco e o tempo no eidos. Toda tese experiencial cai
fora, mesmo a tese da realidade de toda a natureza com o espago
pertencente a ela, o tempo pertencente a ela, como com qualquer
intuicao eidética.

A esséncia pura ndo contém nenhuma outra tese além de
uma tese eidética. O que é experimentado é, portanto, precisamente o
mesmo que o do gedmetra que transforma a intui¢do empirica usual de
coisas espaciais em eidética, sejam figuras no quadro ou mesmo
modelos que ele tira do arméario de modelos. Seu interesse é
direcionado a forma espacial, mas ndo a forma experienciada ou a
forma quase experienciada em sua fantasia, mas sim a forma espacial
“pura”, ou seja, a forma-esséncia a ser apreendida na atitude eidética
no terreno de apreensdes empiricas. Na medida em que a forma é um
momento basicamente essencial da coisa material como a res extensa,
0 gedmetra, o investigador da esséncia de possiveis formas de coisas,
€ o ipso simultaneamente um fisico racional. Exatamente assim no
caso da psicologia. E precisamente assim em todos os lugares em que

% The eidetic theory of lived-process must take the live-process with the whole content with
which they present themselves in the eidetic intuition, and as eidetic it rests (directed toward
essences of psychic states, as it is) on psychological intuition, whether it be on psychological
experience or on psychological fiction. The whole content of a lived-process standing in the
view of reflective inner experience, to the extent that this view can grasp at all, or the whole
content of that which is given in the view of the reflection of inner phantasy, changes into the
essence in the eidetic attitude. It loses only the relation to the fact of the experienced
nature-actuality; the factually existent is changed into an essentially existent, the individually
unique into a “universal”; likewise the Active factual existence disappears with the Active
nature-actuality, the Active individuality. (Husserl, 1980, p. 35-36, Hua V, <41>).



122

uma regido de realidades é isolada originalmente e necessariamente
fornece a base para dois tipos de ciéncias, para ciéncias experienciais
e ciéncias eidéticas. (Husserl, 1980, p. 36-37, Hua V, <41-42 >,
tradugdo nossa)®’

Husserl antecipa aqui o mesmo argumento que ele utilizara nas Licbes sobre a
Psicologia Fenomenoldgica em 1925, no qual compara a intuicdo eidética das esséncias
de um matematico ou um gedmetra ao que o psicologo também busca ao extrair das
experiéncias nogoes gerais e universais, as esséncias. Aqui, Husserl estabelece a
analogia fundamental que sustenta nossa tese, a saber, a Fenomenologia é para a
Psicologia o que a Matematica e a Fisica Teorica sao para as ciéncias naturais. Assim
como o geometra intui formas puras que fundamentam a fisica, o psicdlogo
tedrico-fenomenologico intui as esséncias do psiquico que devem fundamentar a
psicologia empirica. A crenca de que a experiéncia e a inducdo, por si so6s, fazem a
ciéncia é, para Husserl, um equivoco — é a teorizacdo eidética que fornece a estrutura
inteligivel para os dados empiricos. Seguindo o mesmo trecho anteriormente citado,
Husserl coloca que quem realiza essa tarefa de descricdo destas esséncias € a
Fenomenologia enquanto uma espécie de "ciéncia eidética" como a Psicologia é uma
"ciéncia experiencial" - diferente de uma ciéncia experimental. E a Fenomenologia

neste caso é para a Psicologia, uma espécie de disciplina suporte ou ainda, uma

% The imposing themes of noesis and noema are necessarily to be treated both out of
psychological interest and in the psychological-eidetic apperception. I say in psychological
apperception because what is presented to the psychologist in his psychological intuition is
precisely something psychic, psychic-real, that is to say the lived-processes in a given case as
psychic states. And they enter into this realizing apperception with all that it requires, that is to
say, they enter with the relation to space and time into the eidos. Every experiential thesis drops
out, even the actuality-thesis of the whole of nature with the space belonging to it, the time
belonging to it, as with any eidetic intuition.

The pure essence contains no other thesis than an eidetic thesis. That which is experienced is
therefore precisely the same as that of the geometrician who turns usual empirical intuition of
spatial things into the eidetic, whether it be figures on the board or even models that he gets out
of the model closet. His interest is directed to the spatial shape, but not the experienced shape or
the shape quasi-experienced in his phantasy, but rather the “pure” spatial shape, i.e., the
shape-essence to be grasped in the eidetic attitude on the ground of empirical apprehensions. To
the extent that shape is a basically essential moment of the material thing as the res extensa, the
geometrician, the essence- investigator of possible thing-shapes, is eo ipso simultaneously a
rational physicist. Precisely so in the case of psychology. And precisely so everywhere that a
region of realities is isolated originally and necessarily provides the foundation for two kinds of
sciences, for experiential sciences and eidetic sciences.

Experiential science pursues factual existence, the eidetic pursues the essence, and the
same essence that makes up the “content” of the factually existent and the possible factual
existent in general. Eidetic science everywhere precedes experiential science. (Husserl, 1980, p.
36-37, Hua V, <41-42 >)



123

disciplina propedéutica, que, nessa visdo, se torna essencial para sua sustentacao
metodolégica:

A investigacdo tedrica experiencial ndo pressupdoe o eidético; o
interesse tedrico pode se dirigir ao que é experienciado, pode observar
regularidades universais na experienciacdo, averiguar, ordena-las, etc.
Havia uma arte de topografia antes da geometria; havia uma
astronomia antes da mecanica matematica. Havia também uma
psicologia desenvolvida antes da psicologia eidética; havia uma e
ainda ha uma na forma da psicologia experimental moderna. Por outro
lado, é claro que a constituicao desta ciéncia deve significar um passo
decisivo para a frente pela ciéncia experiencial correspondente, se em
geral a soma das verdades eidéticas que pertencem a uma esfera
regional da realidade é tdo grande que compde o campo de uma
grande ciéncia adequada. Uma ciéncia: isso significa uma infinidade
de verdades sistematicamente conectadas exploraveis em unidade
sistemdtica e naturalmente verdades que ndo estdo a mdo, mas sao
descobertas apenas como frutos de ardua investigacdao (Husserl, 1980,
p. 37, Hua V, <42-43>, tradugdo nossa)®.

Husserl propde que observacdes empiricas sdo necessarias para o
estabelecimento de ciéncias eidéticas, que sdo, por essas, iluminadas. Contudo, entende,
a mera observagdo nao é capaz de fundamentar uma ciéncia e, neste caso, a Psicologia
ndo podera avangar a partir apenas dos experimentos empiricos a que se propoem 0s
psicélogos experimentais. Conforme citado, uma ciéncia “significa uma infinidade de
verdades sistematicamente conectadas exploraveis em unidade sistematica” e isso ndo
se da apenas pela observacdo ou pela experimentagdao, mas sim a partir do
estabelecimento de verdades e conexodes ideais. Para deixar mais claro, tomando um
exemplo da mecanica classica, a ideia de “velocidade” ndo é dada de forma natural, ou
empirica, ela é estabelecida a partir de uma reflexao ideal sobre o mundo, de forma que
duas grandezas diretamente mensuraveis, como o espaco e o tempo de deslocamento de
um objeto de um ponto a outro, determinam uma grandeza eideticamente intuida, ou

seja, a velocidade. Velocidade esta que pode ser medida em termos matematicos e até

% Theoretical experiential investigation does not presuppose the eidetic; the theoretical interest
can direct itself to that which is experienced, can observe universal regularities in the
experiencing, ascertain, order them, etc. There was an art of surveying before geometry; there
was an astronomy before mathematical mechanics. There was also a developed psychology
before eidetic psychology; there was one and there still is one in the form of modern
experimental psychology. On <43> the other hand it is clear that the constitution of this science
must mean a decisive step forward by the corresponding experiential science, if in general the
sum of the eidetic truths that belong to a regional sphere of reality is so great that it makes up
the field of a proper great science. A science: that means an infinity of systematically connected
truths explorable in systematic unity and naturally truths that do not lie at hand but rather are
discovered only as fruits of arduous investigation (Husserl, 1980, p. 37, Hua V, <42-43>).



124

mesmo “controlada e prevista”, o que, de modo algum a torna “real” ou “empiricamente
testavel”.

E sobre estas e outras possibilidades de idealidade intuitivamente acessiveis
que se refere Husserl ao defender que a Psicologia necessariamente deve-se utilizar da
Fenomenologia para intuir eideticamente seus constructos e, a partir dai, estabelecer
relacdes de necessidade, causa e intensidade. Husserl coloca que uma ciéncia da
"observacdo pratica" pode existir, no caso da Psicologia, e que ela pode ter uma
independéncia, jd que nas formas experimentais ela tem seus avancos. Contudo, para
um entendimento mais profundo de suas essencialidades, ou seja, na descricao do que é
propriamente dito o mental e o psiquico, é necessaria uma ciéncia experiencial que se
embase em uma ciéncia eidética, ou seja, que a psicologia experiencial (ou descritiva)
possa estar fundamentada na prépria Fenomenologia.

Dessa forma, a ciéncia natural fisica no século XVII foi elevada a um
novo nivel através do reconhecimento de que a geometria, hd muito
estabelecida, é claro, é a fundacdo de uma mathesis da natureza
abrangendo ndo apenas a forma de uma coisa fisica, mas a coisa
material completa, e que sua construcdo deve fornecer uma fundacio
de método para uma nova ciéncia incomparavelmente mais produtiva
porque iluminada pela luz da matematica racional. A crenga de que a
experiéncia e a inducdo (que foram usadas, afinal, muito antes de
Galileu e Kleper) fizeram a ciéncia exata moderna - isso equivale a
uma falha em entender o sentido e a histéria dessa ciéncia. Quanto a
psicologia, por outro lado, para qualquer um que tenha assimilado
apenas um pouco da fenomenologia real em seu sentido e, a partir da
riqueza de problemas definidos, tenha compreendido com
entendimento alguns grupos conectados deles (talvez aqueles
abordados no presente tratado), deve ficar claro que a fenomenologia,
ou melhor, a teoria eidética dos processos vividos que é incorporada
na ideia de uma psicologia racional, abre um campo infinito de
verdades que, como relacionadas a priori a estados psiquicos,
enriquecem infinitamente a cognicdo psicoldgica, e o fazem em um
sentido semelhante aquele em que a cognicdo mecanica ou cinematica



125

e, em geral, matemdtica a priori enriquecem a ciéncia natural
empirica. (Husserl, 1980, p. 37-38, Hua V, <43-44>, traducdo nossa)®

Aqui, mais uma vez, ndo ha espaco para dubiedades ou mas interpretacoes.
Husserl, literalmente, descreve a Fenomenologia como “teoria eidética dos processos
vividos que é incorporada na ideia de uma psicologia racional”, deixando de forma
muito clara a relacdo intrinseca entre sua Fenomenologia e a aqui chamada “psicologia
racional”, a qual pudemos compreender facilmente como “psicologia fenomenolédgica”
ou ainda, como estamos adotando neste trabalho, como Psicologia Tedrica. Portanto, a
afirmacdo de Husserl de que a Fenomenologia é a 'teoria eidética dos processos vividos'
é a evidéncia textual definitiva para nossa interpretacdo. Ela ndo é apenas uma
fundamentacao, ela é a Psicologia Teérica em sua forma pura. Sua funcao é idéntica, ou
seja, fornecer os conceitos, as leis e as estruturas a priori sem os quais a psicologia
empirica permaneceria um aglomerado de dados desconexos. Ideias III demonstra,
assim, que o projeto husserliano é, em sua esséncia, a construcao do arcabouco teorico
que a psicologia, como ciéncia, sempre necessitou.

Esta nos parece é a demonstracao de que a Fenomenologia de Husserl busca
fundamentar metodoldgica e epistemologicamente a Psicologia, inclusive a propria
Psicologia Experimental, dando destaque a sua propria teoria como a teoria eidética da
Psicologia. Verdade seja dita, contudo, esta afirmacdo ndo pode ser tomada de forma
isolada para comprovar nossa hipétese. Temos de avancar ainda mais tanto na analise
dos proprios textos husserlianos como na elucidacio de como pode ser plausivel a
elaboracdao deste campo, tema que buscaremos discutir e desenvolver no préximo

capitulo deste trabalho.

% In this way physical natural science in the 17th century was raised to a new level through the
recognition that geometry, long since established of course, is the foundation of a mathesis of
nature encompassing not merely the shape of a physical-thing but the complete material thing,
and that its construction must provide a foundation of method for a new science incomparably
more productive because illuminated by the light of rational mathematics. The belief that
experience and induction (which was used, after all, long before Galeleo and Kleper) made
modern exact science - that amounts to a failure to understand the sense and the history of this
science. As for psychology, on the other hand, to anyone who has assimilated only a bit of
actual phenomenology in its sense and, out of the wealth of definite problems, has grasped with
understanding a few connected groups of them (perhaps those touched upon in the present
treatise) it must be clear that phenomenology, or better, the eidetic theory of lived-processes that
is incorporated in the idea of a rational psychology, opens up an infinite field of truths which, as
relating a priori to psychic states, endlessly enrich psychological cognition, and do so in a sense
similar to that in which mechanical or kinematic and in general mathematical cognition apriori
enrich empirical natural <44> science. (Husserl, 1980, p. 37-38, Hua V, <43-44>)



126

2.5 ANALISE DA OBRA “LICOES SOBRE PSICOLOGIA FENOMENOLOGICA”
DE 1925

Apresentaremos nesta secao o conceito de Psicologia Fenomenoldgica tal qual
Husserl descreveu durante suas licdes proferidas entre os anos de 1925 e 1927,
compiladas em forma de texto, por seus alunos, no volume IX do conjunto de suas
obras completas, a Husserliana, também intitulado “Psicologia Fenomenologica”. Essa
analise se restringe a primeira parte desse volume, que corresponde as palestras
proferidas por Husserl entre os anos de 1925 e 1927, na cidade de Freiburg, na
Alemanha. Os demais textos da obra — tais como o artigo para a Enciclopédia Britanica
e as Conferéncias de Amsterda — nao serdo considerados aqui. Essa analise conceitual
tem como objetivo ajudar a melhorar a compreensdao do ideario husserliano para a
Psicologia, assumindo seu objetivo como uma ciéncia aprioristica e como uma ciéncia
empirica, bem como na busca da satisfacdo de nosso objetivo, que é o de responder a
questdo sobre se podemos considerar a Fenomenologia uma espécie de Psicologia
Teorica em relacdo a Psicologia Cientifica.

Postas estas ressalvas, apresentamos a seguir entdo uma “sumarizacdao” das
caracteristicas fundamentais dessa “nova psicologia”. Segundo o préprio Husserl, ele
dira que podemos examinar as caracteristicas basicas desta através dos seguintes
“lemas”: “Aprioridade, Eidética, Intui¢do ou Descri¢dio Pura e Intencionalidade””
(Husserl, 1977, p. 33, tradugdo nossa). Seriam estas as caracteristicas basicas oferecidas
por Husserl para a Psicologia Fenomenoldgica. Percorremos entdo, nesta secdo, cada
uma dessas caracteristicas. Apresentaremos primeiramente 0s principais argumentos
que fundamentam a critica de Husserl ao naturalismo almejado pela psicologia na
subsecdo “Por uma Psicologia Nao-Naturalista”. Em seguida, buscamos justificar a
importancia do redescobrimento do carater intencional da consciéncia e de como este
foi apropriado de maneira original pela fenomenologia de Husserl, além de sua
importancia para um novo modelo de ciéncia na subsecdo “Intencionalidade: a
possibilidade de uma ciéncia do psiquico”. Posteriormente demonstraremos a
necessidade de uma ciéncia a priori, que fundamente tanto a psicologia cientifica como
as demais ciéncias do espirito na subsecao “Psicologia Fenomenoldgica — Uma Ciéncia

Aprioristica”. Por ultimo demonstraremos qual o objeto de estudo dessa ciéncia a

0 Let us survey the basic characteristics of the new psychology, under the mottes: Apriority,
Eidetic, Intuition or Pure Description, Intencionality (Husser, 1977, p. 33).



127

priori, a saber, as experiéncias puras e qual o método proprio para as alcanca-las na
subsecdo “O Objeto da Psicologia Fenomenolégica: a Experiéncia Pura”.

A andlise desses quatro lemas fundamentais ndao é apenas um exercicio de
elucidacdo da psicologia fenomenolégica, mas a propria demonstracao de sua estrutura
como uma Psicologia Tedrica. Cada um desses pilares — o carater a priori, a
investigacao eidética, o método intuitivo-descritivo e o foco na intencionalidade —
define uma disciplina cuja funcdo é fornecer a fundamentacdo conceitual e
ndo-empirica para a ciéncia psicolégica de fatos. Nossa metodologia de andlise,
portanto, desta importante obra do idedrio husserliano, no que se refere a
fundamentacdao da Psicologia, sera essencial para elucidar nossa proposta de

interpretacdo da Psicologia Fenomenologica de Husserl, como uma Psicologia Tedrica.

2.5.1 Por uma Psicologia Nao-Naturalista

Na andlise husserliana, as varias tentativas de constituicio da ciéncia
psicolégica foram fracassadas, pois estas 1) ndo conseguiram dar conta do problema da
caracterizacdo do seu objeto de estudo, 2) ndo estabeleceram uma metodologia propria,
capaz de garantir o acesso e a compreensdo do seu objeto de estudo e 3) ndo
conseguiram erigir uma teoria solidamente fundada capaz de percorrer um continuum
intrinsecamente 16gico (Husserl, 1977). Serdo esses os pontos que ele buscarad
fundamentar dentro do seu idedrio para uma psicologia pretensamente cientifica. Estes
diagnosticos dos fracassos da psicologia naturalista exemplificam, exatamente, uma das
funcoes primordiais de uma Psicologia Teorica, a saber, a analise critica dos
fundamentos de um campo cientifico. Ao identificar a 'tentacdo do naturalismo' como
um erro de pressuposicao, Husserl ndo estd fazendo ciéncia empirica, mas sim o
trabalho de limpeza conceitual e fundamentacdo que cabe a teoria pura, preparando o
terreno para a construcdo de uma psicologia genuina, ou seja, uma psicologia que nao
necessita adequar o seu objeto de estudo ao método das ciéncias naturais, mas sim
descobrir o método proprio de analise da subjetividade, a Psicologia Fenomenologica,
que podera desembocar na prépria Psicologia Teorica.

Husserl relembra que, durante os séculos XVI e XVII, a psicologia também
ndo deixou de ser cultivada, por vezes, com o mesmo esfor¢o encontrado nas ciéncias
naturais. Ele concluird, porém, que apesar destes esforcos, a psicologia ainda ndo péde
situar-se em um mesmo caminho promissor que a levasse aos mesmos sucessos obtidos

nas ciéncias naturais. Segundo ele, dificuldades profundas, ainda escondidas até entdo,



128

impediram sucesso similar. Esse insucesso seria devido ao fato de a psicologia ter
cedido a “tentacdo do naturalismo” e a uma “imitacdo exterior dos modelos das ciéncias
da natureza” (cf. Husserl, 1977), o que, para Husserl, é uma apropriacio metodologica
inadequada ao conjunto de fenémenos dos quais deveria se ocupar a psicologia.

Husserl argumenta que o modelo das ciéncias naturais nao deve ser seguido
pelas ciéncias do espirito. As ciéncias do espirito teriam um funcionamento e leis
proprias que ndo se adequam ao naturalismo que fundamenta as ciéncias naturais.
Assim, a psicologia contemporanea a Husserl, aquela mesma defendida por varios
cientistas como J. V. Miiller, E H. Weber, G. T. Fechner, e W. Wundt, estaria fadada ao
insucesso, pois buscaria enquadrar o seu objeto de estudo, a psique humana, em um
modelo que ndo possui as mesmas leis de causacdao, nem pode ser estudado pela mesma
metodologia de estudo das ciéncias naturais. Husserl dira que as ciéncias da natureza
seguem o ideal da fisica atomistica moderna e, segundo ele, seguir esse modelo para as
ciéncias do espirito seria “subordinar as aparéncias da vida psiquica a um nexo causal
por meio de um namero limitado de elementos de forma equivocadamente

determinada’”

(Husserl, 1977, p.4, tradugdo nossa).

Husserl defendera que os elementos fisicos (naturais) possuem equivaléncia
aos fendmenos psiquicos (mentais), principalmente no que diz respeito a demonstragao
de sua existéncia e veracidade. Para ele ndo ha distingdo entre a verdade das duas
modalidades de fendmenos, pois ambos tém como pressupostos as suas respectivas
ciéncias aprioristicas, e essas, por sua vez, fundadas sob a mesma l6gica pura universal.
Husserl defende a suposicdao de um mundo real, ndo o nega; mas também sustenta a
existéncia de um mundo que apesar de ndo-real (irreal) deva ser considerado como
existente e, portanto, tdo verdadeiro quanto aquele primeiro.

Portanto, Husserl assume que, embora os fendmenos mentais ndo possuam
uma existéncia no plano das realidades, tais como os objetos das ciéncias naturais, por
exemplo; a possibilidade da existéncia dos fendomenos mentais se dd pela mesma
analogia. Em outras palavras, assim como para as ciéncias naturais existe uma ciéncia
aprioristica que possibilita a descricio do mundo real, qual seja, a matematica e a

possibilidade de mensurar os objetos no mundo fisico. Assim, da mesma forma, para as

ciéncias do espirito, existiria uma ciéncia aprioristica, ou seja, que ndo precisa de

"'As the latter does with physical appearances, so it wants to subordinate the appearances of
psychic life to a causal nexus by means of a limited number of univocally determined elements.
(Husserl, 1977, p. 4).



129

fundamentacdao uma vez que ela é acessada a partir da evidenciacdo da propria intuicao
pura. Dessa forma a fundamentacdo epistemologica dos dois tipos de ciéncias se
tornam, ambos, igualmente possiveis a partir das ciéncias aprioristicas, as quais sdo
necessariamente ciéncias eidéticas. Assim como as ciéncias naturais tém como
fundamento metodol6gico e epistemologico a ciéncia aprioristica da matematica, as
ciéncias do espirito possuem sua fundamentagdo em outra ciéncia aprioristica, a
Psicologia Fenomenolégica. Portanto, ambos os tipos de fendmenos ndo diferem, entre
si, no tipo de suas bases epistémicas de fundamentacao — pois, em Husserl, matematica
e psicologia fenomenologica, se igualam em carater de evidenciacao -. Diferem apenas
na maneira como se dao na préopria experiéncia. Nesse sentido, ousamos argumentar
que, tal como a Matematica fundamenta uma Fisica Teorica, capaz de erigir um
paradigma para todas as demais ciéncias da natureza (o fisicalismo). De igual maneira,
a psicologia fenomenolégica, como descritora das intui¢coes puras, tal qual a
matematica, poderia fundamentar a prdpria Psicologia Teorica, a qual por sua vez, teria
oportunidade de fundamentar as demais ciéncias do espirito.

Husserl constata que a matematica, a ciéncia aprioristica da fisica moderna, e
portanto, das ciéncias naturais, é ela também uma ciéncia que ndo trata de verdades ou
proposicoes pertencentes ao mundo real. Argumentara Husserl que o que confere
veracidade a matematica ndo é o mundo fisico, mas a prépria légica que sustenta as suas
proposicoes. Dira ele: “Uma proposicdao ou um ndmero ndo é um evento real no
universo, assim como ndo € alguma coisa que ocorre aqui ou ali, numa irrepetibilidade
individual, movendo-se ou parada, ou exercendo alguma causalidade’”” (Husserl, 1977,
p. 15, tradugdo nossa). A matematica, portanto, possui uma relacdo de verdade propria
que ndo precisa ter correlato no mundo real. E ela mesma irreal e possivel de ser
verificada, através de sua propria identidade numeérica singular como verdadeira ou
falsa, tais como os objetos do mundo real, dira Husserl. (cf. Husserl, 1977). Importante
ressaltar que, nesta visdo husserliana, a propria matematica torna-se uma verdade
objetificada, ou seja, pode ser tratada, investigada e julgada como um objeto, da mesma
maneira que os objetos reais o sdo. Defenderda Husserl: “objeto no maior sentido légico

universal significa nada mais do que tudo aquilo que concerne a afirmagdes que podem

72 A proposition or a number is not a real event in the universe, thus not something which
occurs here and there, in individual irrepeatability, moving or resting, and exercising real
causality. (Husserl, 1977, p. 15)



130

ter sentido pleno e verdadeiro””

(cf. Husserl, 1977, p. 15 tradug¢do nossa). Tomando
este conceito de objeto e esta definicdio de que preposicdes verdadeiras ndo sdo
necessariamente reais, Husserl entdo estende aos fendmenos psiquicos (irreais, porém
verdadeiros) as mesmas prerrogativas da ciéncia matematica; e o faz argumentando
também que a existéncia dos fendomenos psiquicos independe da pressuposicdo de um
mundo “real” e “externo”; mas antes estdo com eles e neles intrinsecamente ligados,
como veremos adiante.

Antes, porém, que qualquer relacdo com um idealismo velado possa ser feita, é
importante ressaltar o cuidado que o proprio Husserl teve ao assumir tais pressupostos.
Segundo a propria constatacdo da intencionalidade da consciéncia (que iremos melhor
expor na subsecdo seguinte), ndo ha como distinguir entre os aspectos vividos
“interiormente”, ou seja, as vivéncias subjetivas, dos seus correlatos no mundo
“exterior”. Ambos fazem referéncia a uma e mesma esséncia presente nos objetos’.
Esse entendimento a respeito dos fendmenos psiquicos é de extrema importancia para a
continuidade de entendimento da proposta husserliana. Por isso dedicamos uma
subsecdo especifica para tratar do carater intencional da consciéncia e como este
estabelecera a possibilidade de uma ciéncia a priori — a psicologia fenomenologica — e

para todas as demais ciéncias do espirito.

2.5.2 Intencionalidade: a possibilidade de uma ciéncia da psiquico

Husserl reconhece o trabalho de seu predecessor e mestre Brentano,
principalmente por este ter trazido de volta o conceito de intencionalidade da filosofia
medieval para a filosofia contemporanea. Apesar disso, segundo Husserl, Brentano
ainda manteve apenas a possibilidade de uma psicologia descritiva. Através da
constatacao da intencionalidade da consciéncia, Brentano buscava alcancar a descri¢cao
do funcionamento das caracteristicas da mente através da suposicao do mundo externo e
de como esta afetava a mente, o sujeito. Em outras palavras, Husserl considerara
Brentano um naturalista, uma vez que este ainda defendia uma relacdo de causalidade

entre o mundo natural e a consciéncia.

73 Such irreal or as one also says, ideal objects are, in their numerically identical singularity,
substrates of true and false judgments just as real objects are; conversely, "object" in the most
universal logical sense means nothing else than anything at all concerning which statements can
be made sense-fully and in truth. (Husserl, 1977, p. 15)

O conceito de “objeto” aqui utilizado faz referéncia ao conceito husserliano de objeto, como
anteriormente citado.



131

O conceito de intencionalidade vem da filosofia medieval que considerava que
a consciéncia possuia uma intentio, ou seja, uma propensao a estar sempre voltada para
algo fora dela, algo que ndao ela mesma. Brentano resgata essa caracteristica e lhe
confere uma nova importancia, ao considerar que toda a atividade psiquica também
possuia esta caracteristica, ou seja, todos os atos psiquicos, como emog¢ao, pensamento,
lembrangas, estariam relacionados a um objeto distinto dele mesmo. Mesmo que tal
suposicdo ja pudesse ter sido defendida de maneira andloga por outros fildsofos’, em
Brentano esse aspecto era colocado como uma caracteristica fundamental da
consciéncia que possibilitaria a instrumentalizacdo do mundo psiquico. Ora, se tudo o
que se passa na consciéncia provém do mundo externo que nos circunda, é possivel
acessar o contetido da consciéncia explicitando as relacdes entre ela e o mundo fisico. A
diferenca de Brentano para seus antecessores se dava pelo fato dele identificar um novo
tipo de fendmeno, que podia ser tratado como objeto de estudo de uma psicologia sob o
ponto de vista empirico: o “fendmeno psiquico” (cf. Brentano, 1935). Tal qual Husserl
ird defender, Brentano também pressupde a existéncia do mundo interior, porém de
maneira separada do mundo externo e dele dependente — o que Husserl discordara. Esse
fendomeno psiquico, tomado como uma verdade, oriundo da constatacdo do carater
intencional da consciéncia, é o que possibilitara segundo Brentano a fundamentacao de
uma psicologia empirica. Porém, como Husserl observara, essa psicologia brentaniana
apenas conseguird fornecer um aspecto descritivo da vida mental, sem conseguir
explicitar os nexos intrinsecos da subjetividade. Por essas razoes Husserl caracterizara
Brentano como um naturalista, pois este argumentara que toda a vida mental dependera
exclusivamente do mundo natural, acabando por repetir um tipo mais velado de
dualismo — ao supor um mundo “externo” que afeta o0 mundo “interno” -. Sera diante
este dualismo, que precisa supor a primazia do mundo externo, que Husserl propora
uma nova compreensao do carater intencional da consciéncia.

Husserl percebia que a constatacdo do carater intencional da consciéncia
poderia assegurar mais do que a simples descricao da vida interior. Ao assumir que
nossa experiéncia interior se da toda ela voltada a algo que ndo ela mesma, Husserl
constatou que ndo é possivel identificar uma relacdo de causalidade, pois do mesmo

modo que podemos dizer que o mundo externo causa nossa experiéncia, poderiamos

7> Como em David Hume (1711-1776), por exemplo, que considerava que todos os pensamentos
tem sua origem numa impressdo do mundo externo. Esse principio ficou conhecido como o
“principio da cépia” (Hume, 2009).



132

assumir também que é a consciéncia que possibilita a existéncia do mundo externo e
isso repetiria, novamente, o mesmo dualismo. Para fugir a este dualismo e a dupla
causalidade, Husserl busca uma terceira via, e defende que ndo ha consciéncia de algo
em si fora dessa relacdo intencional, repetindo seu predecessor Brentano, e adiciona o
carater imediato da experiéncia, conferindo uma outra acep¢do ao carater causativo.
Isso implica em dizer que a vivéncia do mundo se da num imediatismo entre aquilo que
é conhecido e a tomada de consciéncia daquele que conhece. A intencionalidade revela
a dependéncia mutua entre a natureza da psiqué e a propria possibilidade de
conhecimento do mundo. Portanto, essa sera a caracteristica que, segundo Husserl,
conferird toda e qualquer possibilidade de conhecimento do mundo e de si mesmo, e,
portanto, de toda e qualquer ciéncia possivel. E é a partir da constatacdo do carater
intencional da consciéncia que Husserl constituird toda a fenomenologia e,
consequentemente sua metodologia propria, principalmente no que se refere a reducao
fenomenoldgica, como dira Lyotard (2008):

Com efeito, a intencionalidade ndo é apenas esse dado psicologico que
Husserl herdou de Brentano, mas ainda aquilo que possibilita a
prépria epoché: perceber este cachimbo em cima da mesa, de modo
nenhum implica ter uma reproduc¢dao em miniatura desse cachimbo no
espirito, mas visar o préprio objeto cachimbo. Ao pdr fora de circuito
a doxa natural (posicdo espontanea da existéncia do objeto), a reducao
revela o objeto enquanto visado, ou fenémeno; o cachimbo ndo é,
entdo, mais que um face-a-face (Gegen-stand) e a consciéncia aquilo
de quem ha esses face-a-face. (p. 37).

Entendemos, portanto, que o conceito de intencionalidade, em Husserl, ndo é
apenas uma repeticao de seu antecessor Brentano, mas € a propria busca da superacao
do dualismo cartesiano, que tanto caracterizou as disputas filosoficas de sua época, e
mais especificamente, de toda a filosofia moderna. Nao se pode, pois, confundir a
descricdo intencional da consciéncia apenas como uma descri¢ao 6bvia do contetido da
consciéncia; a obviedade esta, antes, em compreender uma interdependéncia reciproca
entre o ato da consciéncia — de maneira geral, o ato de conhecer, tomar consciéncia de —
e o proprio perceber e vivenciar o objeto. Husserl exalta que aqui ndo ha distingdo nem
temporal nem de causalidade, é um e o mesmo ato. E a prépria sintese intencional, ou
seja, a maneira propria da consciéncia de conferir unidade de significacdo as
experiéncias, voltando-se para as coisas mesmas.

A “demonstracdo” (Aufweisung) de que o cogito, quer dizer, o estado
intencional, é consciéncia de alguma coisa s6 se torna fecunda pela
elucidacdo do caréter original desta sintese. Quer dizer que s6 esta
“demonstracdo” torna fecunda a importante descoberta de Franz



133

Brentano, a saber, que a intencionalidade é o carater descritivo
fundamental dos “fendmenos psiquicos”. Apenas ela permite isolar
realmente o método de uma ciéncia descritiva da consciéncia, tdo
filoséfica e transcendental como psicolégica (Husserl, 1977, p. 58,
tradugdo nossa).

A intencionalidade sera a responsavel por demonstrar a unidade da correlagdo
entre a experiéncia vivida e o mundo, enquanto tal, e sera ela mesma quem possibilitara
a emergéncia de uma ciéncia do psiquico. Husserl defendera que a psicologia tem na
intencionalidade seu método proprio, a possibilidade de um acesso direto ao fenomeno
psiquico. Dessa maneira, a intencionalidade seria capaz, ao mesmo tempo, auxiliar na
superacdo de duas grandes dificuldades da psicologia: sua metodologia e seu objeto de
estudo.

Na questdao metodologica, poderiamos compreender que, para acessarmos O
psiquico, ndo basta apenas “descrever” o conteudo da consciéncia, antes € preciso
desvendar a propria constituicdo da consciéncia, como esta “funciona”. Ora, se fica
evidente através da argumentacdo de Husserl que a caracteristica essencial da vida
psiquica é a propria intencionalidade (cf. Husserl 1977, p. 24), entdo ndo ha como haver
uma ciéncia psicologica, que trate dos atos da consciéncia, sem levar em conta o carater
intencional proprio desta. A aceitacdo dessa evidéncia nos coloca uma nova maneira de
compreender a propria relacdo entre o mundo e nossa consciéncia. Agora ndao mais
tentamos outorgar a um ou a outro uma maior evidéncia, mas, ao contrario, nosso
esforco devera ser, a todo momento, evidenciar a intrinseca relagdo entre consciéncia e
mundo que apenas pode ser considerada como existente na simultaneidade em que
ocorre e Nao mais como uma pretensa causa de um sobre o outro. A analise da vida
psiquica consiste, pois, antes de tudo, na capacidade do psic6logo em colocar em
evidéncia essa mutua relacdo entre a experiéncia e sua significacdo, em outras palavras,
sua imanéncia e sua transcendentalidade. Apenas assim, no esfor¢o de evidenciar essa
relacdo, sera possivel viabilizar uma psicologia que trate dos fendmenos psiquicos que,
embora irreais, sdo tdo passiveis de ter sua existéncia verificada quanto qualquer outro
objeto real, tal qual como ocorre nas ciéncias naturais. Para fundamentar essa ultima
afirmacdo, podemos lembrar da prépria analogia entre matematica e a psicologia a
priori feita por Husserl, quando ele afirma que tal como a matematica trata de objetos
irreais, porém verdadeiros e, portanto, existentes; a psicologia a priori também trata de
objetos irreais, porém também igualmente verdadeiros e existentes e passiveis de serem

verificados através da explicitacdo de sua logica intrinseca:



134

Essas ciéncias a priori estdo relacionadas ao mundo na medida em que
sdo formadas com vistas ao conhecimento do mundo e como meios
para isso. A investigacdo a priori é ao mesmo tempo uma investigacao
mediata do mundo. Por exemplo, os multiplos fatos espaciais na
natureza factual correspondem ao a priori espacial, ou,
equivalentemente, geométrico. A natureza dada como espacial deve
obviamente satisfazer as formas essenciais e as leis essenciais de todo
espaco concebivel, todas as figuras espaciais concebiveis.
Consequentemente, a geometria, na infinidade de suas leis a priori, é
simultaneamente e eo ipso um conhecimento da natureza, um
conhecimento do mundo da experiéncia, embora um conhecimento
unilateral, incompleto, relacionado apenas a forma do espago. No
mesmo sentido, a teoria essencial pura do mental, do psiquico
individual, bem como do psiquico social, e das producées da
sociedade, é eo ipso simultaneamente um conhecimento do mundo,
com relacdo a mentalidade que o permeia factualmente” (Husserl,
1977, p. 35, traducdo nossa)’®.

Quanto ao objeto de estudo, como consequéncia também da aceitacdo da
evidencia da intencionalidade da consciéncia, surge uma nova tipologia, por assim
dizer, de objeto. Ndo se trata aqui mais de um objeto mensuravel e de existéncia real; é
antes um objeto que se evidencia na intuicdo originaria da experiéncia. Essa intuicao,
segundo Husserl, ndo é coisa estranha a nossa experiéncia e ao nosso conhecimento de
mundo; ela é, na verdade, condicdao sine qua non de possibilidade de qualquer
conhecimento do mundo, seja ela referente ao mundo intrapsiquico, seja ela referente ao
conhecimento das coisas em si. A intuicao é, antes de tudo, quem possibilita a propria
capacidade do conhecimento

Assim, em vez de "uma linha reta é determinada por dois pontos",
afirmo entdo: "Julgo, estou convencido, estou apenas pensando agora
por meio de julgamento que, obviamente, posso agora perguntar como
essa experiéncia vivida judicativa, o ato de julgamento, ja
passivamente dado em seu "como", parece em mais detalhes? Ela
admite ser mais desdobrada? O que posso estabelecer nisso puramente
por intui¢do? E assim em todos o0s casos. A tipologia universal da vida
pensante teve que ser perseguida aqui, e perseguida em descri¢oes
universais e ainda assim puramente intuitivas. Isso pertencia
claramente a uma psicologia no terreno da "experiéncia interna", que

7® These a priori sciences are related to the world insofar as they are formed with a view to
knowledge of the world and as means thereto. A priori investigation is at the same time
mediately investigation of the world. For example, the multiple spatial facts in factual nature
correspond to the spatial, or, equivalently, geometrical, a priori. Given nature as spatial must
obviously satisfy the essential forms and essential laws of every conceivable space, all
conceivable spatial figures. Accordingly, geometry, in the infinity of its a priori laws, is
simultaneously and eo ipso a knowledge of nature, a knowledge of the world of experience,
though a one-sided, incomplete knowledge, relating only to the form of space. In the same
sense, the pure essential theory of the mental, of the individually psychic as well as of the
socially psychic, and of the productions of society, is eo ipso simultaneously a knowledge of the
world, with regard to the mentality which factually permeates it.” (Husserl, 1977, p. 35)



135

jd estava em demanda e em tentativa de execucdo desde o inicio do
século XVIII, ja desde o Ensaio sobre o Entendimento Humano de
Locke (uma teoria psicolégica do conhecimento). Mas, ao mesmo
tempo, por razdes mais profundas, nunca havia chegado a descri¢oes
sistematicas e puras, nem para as experiéncias vividas de experimentar
e pensar, nem para aquelas de valorizar, desejar e agir, nem para suas
contrapartes imaginativas e neutras de fantasia. A razdo
provavelmente residia, em parte, no fato de que alguém se esforcou
muito apressadamente para produzir uma explicacdo em psicologia, e
para fazé-lo seguindo o modelo de explicacdo nas ciéncias naturais e,
assim, deslizou rapidamente para além da regido da pura intuicdo, da
pura dadiva com base na experiéncia interna” (Husserl, 1977 p. 21,
traducdo nossa)’’

Serda por isso que Husserl defendera que a “nova psicologia”, a psicologia
fenomenoldgica, ird, ao mesmo tempo, fundamentar uma ciéncia psicolégica e as
proprias ciéncias do espirito. A redescoberta da intuicdo como uma habilidade da
consciéncia e, portanto, como ferramenta essencial no desvelamento da constituicdo da
prépria psique faz com que ela passe de mera conjectura abstrata para se tornar uma
verdadeira “pedra angular” no entendimento da vida psiquica, um a priori, nas palavras
de Husserl:

Em outras palavras, quer tomemos nés, homens, como sujeitos
pensantes, ou quer imaginemos anjos, demonios ou deuses, etc.,
qualquer tipo de ser que conte, calcule, faca matematica - a contagem,
matematizacao do fazer e viver interno é, se o 16gico-matematico deve
resultar disso, em necessidade a priori em todos os lugares
essencialmente o mesmo. Ao a priori da loégica pura e da matematica
pura em si, este reino de verdades incondicionalmente necessarias e
universais, corresponde correlativamente um a priori de espécies
psiquicas, a saber, um reino de verdades incondicionalmente
necessarias e universais referindo-se a experiéncia vivida matematica,
por exemplo, a apresentacdo matematica, 0 pensamento, a conexao,
etc., ou seja, como uma vida psiquica multipla de qualquer sujeito em
tudo, na medida em que deve ser pensado, puramente idealmente,

7 Thus, instead of "a straight line is determined by two points," I assert then: "I judge, I am
convinced, T am just now thinking by way of judgment that, obviously, I can now ask how does
this judicative lived experiencing, the act of judgment, already passively given in its "how,"
look in more details? Does it admit of being further unfolded? What can I establish therein
purely by intuition? And so in every case. The universal typology of thinking life had to be
pursued here, and pursued in universal and yet purely intuitive descriptions. That belonged
plainly to a psychology on the ground of "internal experience," which had already been in
demand and in attempted execution since the beginning of the eighteenth century, already since
Locke's Essay Concerning Human Understanding (a psychological theory of knowledge). But at
the same time for more profound reasons, it had never arrived at systematic and pure
descriptions, neither for the lived experiences of experiencing and thinking, nor for those of
valuing, willing, and acting, nor for their imaginative, neutral counterparts of fantasy. The
reason probably lay partially in the fact that one strove all too hastily to produce explanation in
psychology, and to do so after the model of explanation in the natural sciences and thus slid
quickly past the region of sheer intuition, sheer given ness on the basis of internal experience”
(Husserl, 1977 p. 21).



136

como um sujeito que conhece em si 0 matematico. Se tomarmos a
objetividade 16gico-matematica como tendo que ser capaz de se tornar
evidente intersubjetivamente, entdo teriamos que adicionar ao sujeito
unico a subjetividade comunicativa e sua vida comunitaria (Husserl,
1977, p. 27, tradugdo nossa).”

Esta equiparacdo explicita entre o estatuto da matematica e o da psicologia
fenomenolégica é a pedra angular para se compreender esta ultima como uma
Psicologia Tedrica. Assim como a fisica tedrica se expressa na linguagem da
matematica, a psicologia empirica deve encontrar sua fundacdo logico-conceitual na
psicologia fenomenol6gica. Esta, por sua vez, cumpre o papel de uma teoria pura e
formal do psiquico, cuja tarefa é descrever, com a mesma necessidade apoditica de um
teorema, as estruturas essenciais de qualquer consciéncia possivel. Contudo, como
poderemos alcangar essa intuicdo pura citada por Husserl e, por consequéncia, a propria
experiéncia pura, € objetivo de todo o trabalho fenomenolégico de Husserl que
precedeu a propria ideia da psicologia fenomenoldgica. Ressaltamos que Husserl, ao
estabelecer a intencionalidade como a estrutura universal da consciéncia, ele ndo esta
propondo uma hipotese psicolégica a ser testada, mas descrevendo o objeto a priori e
irreal que constitui o dominio de uma Psicologia Tedrica. A intencionalidade é,
portanto, a primeira e mais importante 'lei essencial' descoberta por esta disciplina
tedrica, fornecendo o arcabouco conceitual sem o qual a investigacdo do psiquico
careceria de sentido. Serd a intencionalidade, assim entendida como caracteristica
essencial da realidade psiquica, a qual podera ser resgatada como ponto de partida
fundante da prépria Psicologia Teodrica, como iremos descrever, de forma
pormenorizada, no capitulo 3 desta tese. Por ora, cabe-nos enfatizar que o carater
intencional da consciéncia € a caracteristica mais importante, resgatada de Brentano por
Husserl, e elevada a sua maxima poténcia, quando compreendida como caracteristica

indissociavel de toda a experiéncia consciente possivel.

78 In other words, whether we take us men as thinking subjects, or whether we imagine angels or
devils or gods, etc., any sort of beings which count, compute, do mathematics - the counting,
mathematising internal doing and living is, if the logical-mathematical is to result from it, in a
priori necessity everywhere essentially the same. To the a priori of pure logic and pure
mathematics itself, this realm of unconditionally necessary and universal truths, there
corresponds correlatively an a priori of psychic species, namely, a realm of unconditionally
necessary and universal truths referring to the mathematical lived experiencing, e.g., the
mathematical presenting, thinking, connecting, etc., i.e., as a multiple psychic life of any subject
at all insofar as it is to be thought, purely ideally, as a subject which knows in itself the
mathematical. If we take logical-mathematical objectivity as having to be able to become
evident intersubjectively, then we would have to add to the single subject communicative
subjectivity and its communalized life (Husserl, 1977, p. 27).



137

2.5.3 Psicologia Fenomenologica — Uma Ciéncia Aprioristica

Como ressaltamos ja na introducdo desta secdao, em Husserl encontramos
alguns termos que sugerem equivaléncia, ou que até mesmo podem ser considerados
como sinonimos. Os termos psicologia a priori, psicologia pura ou psicologia
fenomenolégica sdao mencionados por Husserl em diversas passagens do texto da
husserliana IX sempre fazendo referéncia a um campo de estudo que seja capaz de
fundamentar uma psicologia cientifica, mas que seja andloga a uma “ciéncia
aprioristica”, tal qual o é a matematica para as demais ciéncias naturais. Husserl ira
insistir nessa equivaléncia entre a ciéncia matemadtica e uma ciéncia aprioristica da
psicologia, de maneira a argumentar que ambas fundamentam tipos diferentes de
ciéncia, a primeira, fundamentando as ciéncias naturais e a outra, as ciéncias do espirito.

E ser a priori no mesmo sentido sébrio, no qual a matemaética é
chamada um a priori ou uma ciéncia ndo empirica ou, como dizemos
também, uma ciéncia da esséncia, e, assim, ela demonstra uma
particularidade que tem a sua evidéncia antes de qualquer "teoria" de
umo conhecimento a priori, isto é, antes de qualquer interpretacdo
epistemoldgica.

Ao invés do fato de tratar dos seres humanos da terra e do mundo, esta
psicologia lida, portanto, com esséncias ideais de qualquer
matematizacdo e, mais universalmente, de qualquer subjetividade
conhecida, esta que estd a ser fenomenologicamente revelada a titulo
de exemplo, mas que ¢é idealmente possivel, concebivel na
universalidade incondicionada” (Husserl, 1977, p. 28, traducdo
nossa).

Husserl defendera que a matematica é uma ciéncia que esta alicercada sobre
uma logica pura e que, portanto, também possui entre os seus elementos fundantes os
mesmos que alicercam tal logica. Um dos conceitos mais importantes dentro da
descricao de légica pura husserliana é o de intui¢do. A intui¢ao segundo Husserl, como
ja dissemos, ndo é mera subjetividade. E antes possibilidade de constatacio de verdade.
Para Husserl ndo existe l6gica, ou mesmo proposicao verdadeira, sem que haja uma
relacdo intrinseca com a intuicdo originalmente doada de maneira apoditica, sem

nenhuma pressuposicao que a anteceda ou que lhe ofereca condicGes de existéncia.

7 Tt is to be a priori in the same sober sense, in which mathematics is called an a priori or
non-empirical science or, as we also say, a science of essence, and thereby it displays a
peculiarity which has its evidence prior to all "theory" of a priori knowledge, that is, prior to all
epistemological interpretation. Instead of the fact of human subjects of this earth and world, this
psychology deals, therefore, with ideal essences of any mathematising and, more universally, of
any knowing subjectivity at all, one which is to be phenomenologically disclosed by way of
example, but one which is ideally possible, conceivable in unconditioned universality. (Husserl,
1977, p. 28)



138

Dessa maneira, atingir uma intuicdo pura é condicdo de verdade de qualquer
proposicdo, seja ela ldgica, matematica, ou, em nosso caso particular, psicologica.
Dessa maneira ele acredita conseguir entrelacar, sobre a mesma égide epistemologica,
as ciéncias aprioristicas da matematica e da psicologia. Funda assim uma psicologia a
priori, uma “psicologia pura”, ou, simplesmente, uma “psicologia fenomenologica” que
possui as mesmas referéncias a 16gica que fundamenta a ciéncia matematica.

Por conseguinte, temos de compreender, pois, a propria relacdo entre a intuicdo
e o fendmeno psiquico. Se a intuicdo é um pressuposto da prépria logica, o fenémeno
psiquico, por sua vez, sera aquele que dara possibilidade de toda e qualquer atividade
intelectiva a respeito do mundo e sobre si. Aqui, vale lembrar dos pressupostos
apresentados na secdo anterior, na qual apresentamos a nocao de intencionalidade da
consciéncia. Os atos conscientes, por si SO, ja correspondem a atividade psiquica, pois
em Husserl a diferenca entre os atos da consciéncia e os fendmenos psiquicos é sé de
abordagem, ndo de esséncia. Enquanto os atos da consciéncia dizem respeito aos
diferentes modos de como nossa consciéncia experienciar o fendbmeno, os fenémenos
psiquicos por sua vez sdao a propria vivéncia destes tipos. A intuicdo, condi¢do primaria
para a légica, é quem confere o carater de sentido da prépria experiencia. Mas ndo
aquele sentido dado a posteriori, ndo um sentido obtido por meio da reflexdo. Antes,
este sentido, que é obtido através da reducdo fenomenoldgica, e que corresponde,
portanto, a propria esséncia da coisa em si, a propria esséncia das coisas, se identifica
com é quem dita, para a prépria experiéncia em si. E também o que possibilita sua
propria conscientizacdo, sua retencdo, nao enquanto coisa material, mas enquanto marca
indelével da prépria experiéncia do ser. E a intuicio que confere o carater da
experiéncia original, pois ela também esta localizada neste mesmo ambito das
experiéncias originais. Portanto, nossa experiéncia original, nossa experiéncia pura, esta
intimamente ligada a prépria nocdao de intuicdo, e esta por sua vez é manifesta nessas
experiéncias, na nossa “visao interna” da experiencia, como dira Husserl:

Além disso, por um tal procedimento, a caracterizagao essencial mais
universal do ser psiquico e do ser vivido estd exposta:
intencionalidade. Vida psiquica é a vida de consciéncia; a consciéncia
é consciéncia de alguma coisa. Este titulo genérico, consciéncia, com
os titulos que pertencem inseparavelmente a ele - eu, a personalidade
como tal, e objetividade como objetividade da consciéncia - esses
titulos sobre os quais tudo o que é psiquico permanece, a consciéncia
tomada apenas como ela se apresenta de acordo com a sua prépria
esséncia, com base de uma visdo interior, esta dupla centralizagdo da
vida da consciéncia fornece para toda a psicologia do interior um
carater teleoldgico de centralizacdo em seu progresso: a tarefa



139

necessariamente surge de perseguir sistematicamente a descricdo das
multiplicidades coerentes da consciéncia, que dizem respeito,
essencialmente, ao tornar-se consciente o cognitivo, ou ser capaz de
tornar-se consciente, de objetividades de cada categoria. Cada
categoria de possiveis objetividades designa um indice para uma
metodica regularidade de uma possivel vida psiquica; todos os
possiveis mundos reais, uma regularidade da possibilidade da vida
psiquica intersubjetiva®. (Husserl, 1977, p. 34, traducdo nossa).

O alcance, porém, destas experiéncias originais s6 é possivel a partir de uma
mudanca particular de olhar de concepcdo de nossa propria experiéncia. Apenas uma
reflexdo rigorosa a partir da nossa prépria experiéncia poderia revelar essa
originalidade. Essa reflexdo, essa mudanca de olhar, Husserl denominard como o
préprio método fenomenolégico. E este que nos coloca diante da experiéncia em si,
enquanto tal. E este método que nos capacita a abandonar uma suposta permanéncia do
mundo, da ideia de que o mundo pode se garantir a si proprio como existente, antes,
agora e depois. Essa nocao de um mundo que se mantém para além de nossa capacidade
de reté-lo precisa ser “suspendida”, ou ao menos, “colocada entre parénteses” a fim de
que possamos alcancar a pureza de nossas experiéncias através de uma verdadeira
reducdo dessas nocdes, uma reducao fenomenoldgica; que, por sua vez, atinja a redugdo
transcendental. £ a partir do alcance da experiéncia pura que, segundo Husserl, podera
emergir uma possibilidade de psicologia objetivamente orientada:

O que também ndo foi observado foi o fato de que um método fenomenolégico
essencialmente similar também pode fundamentar uma psicologia a priori
naturalmente objetiva desde o inicio, apenas se omite a mudanga radical de
atitude pela qual somente o transcendental pode se tornar tematica e se ndo se
permitir o co-funcionamento das intengdes metodicas relativas ao
transcendental, nem de questdes filosoficamente finais, que levam muito além
da ciéncia natural normal. O que ndo foi de fato observado, desde o inicio, é
que a método fenomenoldgico é essencialmente similar a psicologia a priori; se
omite a mudanca radical de atitude pela qual apenas a (reducdo) transcendental
pode se tornar uma tematica e ndo se permite o co-funcionamento dos métodos
intencionais relacionados ao transcendental, nem das relacoes com as questdes

8 «“Further, by such a procedure, the most universal essential characteristic of psychic being and
living is exposed: intentionality. Psychic life is the life of consciousness; consciousness is
consciousness of something. This generic heading, consciousness, with the headings which
belong inseparably to it - I, personality as such, and objectivity as objectivity of consciousness -
this heading under which all that is psychic stands, consciousness taken just as it presents itself
according to its own essence on the basis of inner seeing, this twofold centering of conscious
life, furnishes every inner psychology a characteristic teleological centering in its progress: the
task necessarily arises of descriptively pursuing systematically coherent multiplicities of
consciousness which pertain essentially to the cognitive becoming aware, or being able to
become aware, of objectivities of every category. Every category of possible objectivities
designates an index for a methodic regularity of possible psychic life; every possible real world,
a regularity of possible intersubjective psychic life.” (Husserl, 1977, p. 34)



140

filos6ficas dltimas, as quais levam muito além das questdes da ciéncia natural.®'
(Husserl, 1977, p. 32, traducdo nossa).

Uma vez que obtenhamos a experiéncia pura, entdo podemos partir para uma
analise mais pormenorizada deste conteido do psiquico. Essa analise e as constatacdes
advindas dessa, é que formardo o primeiro corpus, a matéria-prima da psicologia a
priori, a propria Psicologia Fenomenol6gica, que por sua vez, tem a missao, conferida
por Husserl, de fundamentar uma auténtica Psicologia Tedrica, pois, a 'experiéncia pura'
husserliana ndo é um fenomeno a ser encontrado no mundo, mas o correlato de um
método tedrico. Ela é o objeto ideal e irreal com o qual opera a Psicologia Teorica
fenomenologicamente embasada. A descricdo de sua constituicdo — suas esséncias, seus
nexos, suas estruturas intencionais — é a propria atividade desta psicologia tedrica, que
tem por meta mapear a priori o territorio do psiquico antes que qualquer investigacao
factual sobre ele se inicie.

2.5.4 O Objeto da Psicologia Fenomenoldgica: a Experiéncia Pura

Como citado na secdo anterior, é através da metodologia fenomenol6gica, da
reducdo da experiéncia de seu carater tomado “naturalmente” até atingir sua
caracterizagcdo transcendental, que sera possivel atingir a experiéncia pura. A
experiéncia pura é a evidenciacdo dos fendmenos psiquicos, é ela que possibilita uma
psicologia a priori e sera ela o objeto primario de investigacdo da propria psicologia
enquanto tal. O que Husserl busca demonstrar é a necessidade de se “purificar” essa
nocao de experiéncia, uma vez que na visao naturalista de mundo, a experiéncia possui
certo “ruido” que impede que ela se dé a conhecer de maneira direta. Porém, mediante
uma mudanga do nosso olhar, mediante uma suspensao da visao naturalista de mundo, a
epoché (€1toxn), a experiéncia se apresenta na sua essencialidade, na sua forma “pura”,
e, portanto, isenta dos ruidos que impedem o contato direto com sua esséncia. A
originalidade de Husserl, repetimos, foi evidenciar o carater intencional da consciéncia
e, portanto, da prépria experiéncia em si enquanto carater inegavel do ser psiquico
vivenciado pelo sujeito. Husserl foi além de seu antecessor e mestre Brentano ao
apontar a transcendentalidade da experiéncia, compreendendo-a ndo apenas como um

reflexo mental da coisa em si — o que acabaria por repetir o dualismo — mas

8 What was not the fact that the phenomenological method essentially similar to a priori
psychology from the start, if one only omits the radical change of attitude by which alone the
transcendental can become thematic and if one does not permit the co-functioning of methodic
intentions relating to the transcendental, nor of philosophically ultimate questions, which lead
quite beyond the normal natural science. (Husserl, 1977, p. 32)



141

evidenciando a maneira prépria da ocorréncia dos fendmenos na consciéncia, sua dagao
fenomeénica, a propria apresentacdo das esséncias na relacdo direta com a experiéncia do
mundo. Perseguir e defender esse posicionamento, essa “atitude fenomenoldgica”
perante o “mundo da vida” é a condicdo para a psicologia, a Unica possibilidade viavel
de uma ciéncia psicoldgica, segundo o proprio Husserl. Sera a analise dessa
intuitividade das esséncias que proporcionarda a primeira possibilidade de uma
psicologia intuitiva, uma psicologia que evidencie toda e qualquer experiéncia como
experiéncia pura, como correlato da prépria intencionalidade

Essa psicologia a priori (eidético-intuitiva) foi possivel somente
depois que a peculiaridade da andlise intencional, das implicacdes
intencionais, foi concretamente estabelecida e realizada em alguns
segmentos; mas isso foi feito a principio em intuicdo ingénua e antes
de toda questdo referente a sua significincia empirica ou a priori.
(Husserl, 1977, p. 28, tradugdo nossa)*

Seguindo entdo a proposta husserliana, nos deparamos com a tarefa de tornar
possivel ndo apenas a evidenciagdo de uma experiéncia pura, mas também a
possibilidade de justificar como verdadeiras as proposicdes advindas dessas
evidenciacOes. A experiéncia, para que se torne auto evidente, precisou ser alcancada
através do método fenomenoldgico, mas para que possa se tornar uma “verdade”, uma
proposicdo universalmente valida precisa ser aprovada como auto evidente em todas as
possibilidades de ocorrer, seja em diversos sujeitos, em diversos lugares, em diversas
culturas e em diversos tempos. Esse carater universal da experiéncia, segundo Husserl
se da do mesmo modo que na matematica — que até onde podemos alcangar é uma
“verdade” que resiste a todos esses fatores antes mencionados. A matematica trata de
proposicoes que ndo necessitam de uma correlacdio com o mundo fisico para se
constituirem como verdadeiras. Como vimos anteriormente, as proposi¢des matematicas
tratam de realidades irreais (ndo materiais), porém, existentes. Com esse argumento
Husserl entdo quer estender a psicologia fenomenolégica, a psicologia aprioristica, seu
carater universal. A psicologia fenomenoldgica também trata de proposicoes irreais —
outro termo, também apropriado, seria “proposicoes eidéticas” - e, nem por isso, deveria
ter suas proposicoes tratadas como menos evidentes, em relacdo, por exemplo, aos

fendomenos fisicos das ciéncias naturais. A forca de sua evidenciacdo, porém, tal como

8 This a priori (eidetic-intuitive) psychology was possible only after the peculiarity of
intentional analysis, of intentional implications, was concretely established and realized in some
segments; but that was done at first in naive intuitiveness and before all question concerning its
empirical or a priori significance. (Husserl, 1977, p. 28).



142

na matematica, ndo pode ser dada apenas por seu carater eidético. Ndo é o carater
eidético da psicologia fenomenologica que lhe conferira sua apoditicidade.

A forca de verdade das proposi¢des matemadticas encontra-se, antes, no seu
nexo interno; ou para melhor explicitar, encontra sua condicao de verdade na propria
légica que lhe antecede. Essa logica Husserl defendera como universal e eidética.
Consumira boa parte de seus esforcos tirar a l6gica de um aprisionamento psicologista
para enfim conseguir devolvé-la seu status de pressuposto indubitavel, auto evidente e
apoditico. Sera com este mesmo entendimento acerca da logica que Husserl buscara
fundamentar a Psicologia Fenomenologica. Husserl acredita ser possivel encontrar
nexos internos a psique que fundamentardo sua ciéncia aprioristica. Esses nexos, o
filosofo defenderd, podem ser encontrados em quaisquer tipos de vivéncia intencionais
da consciéncia.

Os sentimentos, uma tonalidade afetiva, um pensamento que surge,
um despertar esperangoso, etc. - nada deste tipo é uma experiéncia
vivida de maneira isolada; isto é o que estd no meio psiquico, nos seus
entrelacamentos, suas motivagoes, suas indicacdes, etc. Que sdo eles
mesmo momentos indissocialmente co-vividos em nexos, da funcdo
psiquica®”. (Husserl, 2001, pp. 16-17, traducdo nossa).

O primeiro nexo, e talvez o mais importante a ser estabelecido, sera o proprio
carater intencional da consciéncia, e, por consequéncia, o carater que ird fundamentar
todos os tipos possiveis de vivéncias. Como dito anteriormente é a “perseguicdo”
constante desse carater fundamental da vivéncia psiquica que possibilitara uma
compreensdo propositiva da experiéncia. Ndo sera suficiente, porém, apenas este
primeiro nexo. Outras proposicoes, advindas desse primeiro nexo, deverdao ser
estabelecidas, a fim de que se possa erigir uma base sélida que fundamente as demais
ciéncias do espirito, e a propria psicologia cientifica.

Outra importante caracteristica dos nexos psiquicos a serem buscados sdo a sua
unicidade. Para Husserl a propria tentativa de divisao do psiquico de seu todo para as
suas partes, faz com que o carater teleologico da vivéncia psiquica se perca. Dentro da
oOtica husserliana ndo ha como analisar o psiquico, suas diversas facetas, sem levar em
consideracdo que, ao dividi-lo, hd perdas irrepardveis e que descaracterizam

ontologicamente as vivéncias e experiéncias enquanto tais. Dividir a experiéncia

8 Un sentiment, une tonalité affective, une pensée qui surgit, un espoir qui s’éveille, etc. - de
pareils événements ne sont jamais des vécus isolés, ils sont ce qu’ils sont dans le milieu
psychique, dans ses entrelacements, ses motivations, ses indications, etc., qui sont eux des
moments indissociablement co-vécus de 1’echainement, de la fonction psychique. (Husserl,
2001. pp. 16-17)



143

psiquica é retirar o carater essencial da propria experiéncia. Assim como ha nexos
psiquicos entre as diversas experiéncias psiquicas, separa-las, sem levar em conta a
unidade que as formam, seria descaracteriza-las daquilo que confere sua prépria

esséncia.

Depois de elencar essas caracteristicas expostas por Husserl nos deparamos

com uma limitacdo de sua proposta. Husserl nao esclarece como poderiam ser obtidos e

esclarecidos esses nexos psiquicos, de maneira a serem aceitos como universais.

Algumas regularidades talvez fossem possiveis de encontrar, mas ndo a ponto de se

tornarem universalizaveis. Isso ainda constitui um problema insolivel dentro da

proposta husserliana. Ndo é por menos que varios de seus criticos frisaram justamente

este ponto de sua proposta como irrealizavel. Entre eles, John Scanlon que escreveu o
prefacio da edicdo da Husserliana IX, para o inglés, dizendo:

Contudo, nem ele (Husserl) mesmo faz todas as perguntas relativas a

regularidades da psicologia empirica, nem mesmo, tal como consegue

envolver uma orientacdo fenomenoldgica em relagdo a vida psiquica

ou mental realmente observavel em sua factualidade. Apesar de

reconhecer o nivel de trabalho como pertencente a psicologia, Husserl

nem entra nele, nem discute o0 método que seria adequado para ela.

Em vez disso, ele discute a tarefa de uma clarificacdo fenomenolégica

dos conceitos basicos da psicologia, os conceitos que expressem

fielmente as estruturas e caracteristicas essenciais de qualquer vida

psiquica e mental possivel®. (Husserl, 1977, pp. x-xiii, tradugdo
nossa).

Apesar dessa pertinente critica, defendo que podemos ainda resgatar a proposta
husserliana e conferir-lhe outras possibilidades. Husserl ndo explicitou como seria
possivel a experimentacdo e a evidenciacdo desses nexos psiquicos. Porém, em varios
trechos, ele evidencia a necessidade de transpor as experiéncias e constatagoes
individuais para o ambito das experiéncias comunitérias e universais. E neste ponto que
emerge outro tema, muito importante para o entendimento da obra e da proposta
husserliana, a intersubjetividade. Husserl cita em varios trechos da husserliana IX que
sua nova psicologia, a psicologia fenomenologica, é quem evidenciaria os tracos

intersubjetivos da psique. Num trecho onde ele compara mais uma vez a matematica e a

8 However, neither does he ask any questions concerning empirical psychological regularities,
not even such as might involve a phenomenological orientation toward actually observable
psychic or mental life in its factuality. While recognising that level of work as pertaining to
psychology, Husserl neither enters into it nor discusses the method which would be appropriate
to it. Instead, he discusses throughout the task of a phenomenological clarification of the basic
concepts of psychology, concepts which would faithfully express the essential features and
structures of any possible psychic and mental life (Husser, 1977, pp. x-xi).



144

psicologia (como ciéncias aprioristicas) ele dira: “Se n6s tomamos a objetividade
l6gico-matematica como sendo capaz de tornar-se evidente intersubjetivamente, entdo
noés devemos adicionar a subjetividade singular a subjetividade comunicativa e a vida
comunalizada.” (Husserl, 1977, p. 27).

Se, por um lado, Husserl ndao define como essa psicologia fenomenologica
devera ser estabelecida, por outro ele estabelece critérios bem definidos sobre quais
elementos deverao constituir tal campo. Sdo elementos que ndo podem deixar de ser
levados em consideracdo como, 1) o carater eidético da psicologia fenomenolégica; 2) o
carater intencional da consciéncia como constituinte do fenomeno psiquico; 3) a
caracterizacdo aprioristica dessa nova psicologia, que dara condicbes para uma
psicologia cientifica e 4) a busca pelos nexos psiquicos universais que formam a psiqué
humana. A psicologia fenomenoldgica, porém, ainda parece estar distante de uma
concretizacdo, mas sua originalidade e sua critica ainda sdo relevantes. Husserl defendia
um modelo de ciéncia psicoldgica que ndo aceitasse o julgo naturalista, pois era
consciente das perdas advindas dessa aceitacdo. Compreendia que caso a Psicologia
buscasse se adequar aos modelos das ciéncias naturais perderia por renegar uma
atribuicdo que lhe é propria, a saber, o estudo das préprias vicissitudes e vivéncias do
ser humano que caracterizam aquilo que de mais préprio possui a esséncia humana, sua
psiqué.

Concluimos, portanto, a analise desta obra, em relacdo ao conceito de
psicologia fenomenoldgica, que este pressupde uma compreensdo de que nao é possivel
1) uma relagdo entre o modelo das ciéncias naturais e o modelo das ciéncias do espirito,
uma vez que a fundamentacdao das ciéncias do espirito passa necessariamente pela
compreensao da caracterizacdo da experiéncia como conteido da consciéncia
intencional, e ndo de um mundo exterior real matematizavel previamente assumido; 2)
que a psicologia fenomenolégica s6 pode ser exercitada através de uma compreensao
profunda da relagdo entre a intuicdo eidética e a significacdo dada pela experiéncia pura,
a saber, a caracteristica imanente e a caracteristica transcendental da experiéncia pura; e
3) que para que a psicologia possa almejar uma evidenciacdo apoditica aos moldes das
ciéncias naturais é necessario que ela jamais abandone sua “vocacao” teleoldgica, ou
seja, que jamais deixe de conferir as experiéncias humanas, nos seus mais diversos
ambitos, individuais, coletivos e culturais, uma significacdo que a ligue com uma

natureza psiquica humana universal.



145

Assim, ao finalizarmos as analises das principais obras husserlianas que
versam sobre a relacdo da Fenomenologia com a Psicologia, e, principalmente, que
descrevem a necessidade de uma Psicologia Tedrica - citada, em alguns momentos,
como Psicologia Descritiva, depois como Psicologia Eidética, como Psicologia
Racional e, por fim, como Psicologia Fenomenologica -. Todas os nomes ofertados por
Husserl, apesar de suas variagOes, apontam para uma e mesma necessidade, a
fundamentacao teérica da Psicologia, a partir da aplicacdo direta de sua Fenomenologia.

A analise empreendida ao longo deste capitulo demonstra que a psicologia
fenomenoldgica, tal como concebida por Husserl nas Licoes de 1925, ndo é
simplesmente uma abordagem ou uma escola psicoldgica, mas sim a realizacao mais
sistematica do projeto de uma Psicologia Tedrica. Seus pressupostos, seu método e seu
objeto a caracterizam inequivocamente como a disciplina fundacional, ndo-empirica e a
priori cuja existéncia é postulada para dar rigor cientifico a investigacdo do psiquico.
Podemos, pois, concluir que: 1) Husserl desenvolve sua Fenomenologia a partir de uma
intima relacdio com a Psicologia. Primeiramente como critica ao Psicologismo,
oferecendo uma alternativa tedrica a este a partir de sua Fenomenologia, considerada
neste momento, como analoga a uma Psicologia Descritiva. Posteriormente, buscamos
demonstrar, igualmente a partir dos textos husserlianos elencados, como 2) a
Fenomenologia é, ela mesma, uma proposta de fundamentagao teorica e filosofica da
Psicologia, enquanto atribui a si mesma, enquanto escola filosofica, a missdo de
descrever as estruturas eidéticas que explicam e melhor descrevem os fendomenos
psiquicos. Por ultimo, 3) a Fenomenologia husserliana pode ser considerada uma
Psicologia Teorica, uma vez que oferece os instrumentos e métodos que possibilitam
ndo apenas a descricdo dos fendmenos psiquicos, mas revelam sua real natureza
(intencional) a partir da rigorosa auto evidenciacdao das categorias eidéticas que
explicam os fendmenos psiquicos.

Se aqui ainda ndo estd bem colocado, nem mesmo bem desenvolvido como se
dard a descricao desta Psicologia Tedrica, a partir da leitura dos textos husserlianos; por
outro lado, seu ndo desenvolvimento ndo impossibilita sua correta localizagdo e
categorizacdo. Dito de outra forma, o projeto husserliano de fundamentagao
fenomenoldgica da Psicologia Cientifica ndo foi realizado pelo fil6sofo, mas foi
anunciado e filosoficamente bem fundamentado. Restando, ainda, por parte daqueles
que compreendem ser necessaria a fundamentacdo da ciéncia psicologica, sobre uma

base rigorosamente verificavel, o seguimento deste itinerario.



146

Nosso préximo capitulo buscara ser uma proposta do seguimento deste projeto
husserliano, com todas as limitacdes que possam advir desta empreitada. Nossa Unica
certeza é que a Psicologia necessita urgentemente abandonar teorias relativistas, que
possuem uma pretensa ideia de liberdade para fundamentar teorias ja preconcebidas que
ndo traduzem a especificidade da experiéncia humana, enquanto tal. Seguir o projeto
husserliano para a Psicologia, significa buscar o que essencialmente se traduz como a
experiéncia humana vivida e as caracteristicas universais do psiquismo, para além dos
arranjos e conotacoes individualistas sobre as préprias vivéncias. Sem a possibilidade
da universalizacdo da experiéncia humana psiquica, morre com esta a propria
possibilidade de uma ciéncia do psiquico. Esta ameaca, Husserl também ja havia

antevisto, e compreendido como a maior das ameacas ao género humano.



147

CAPITULO 3

3. A PROPOSTA DA CONSTITUICAO DE UMA PSICOLOGIA TEORICA
A PARTIR DO CONCEITO DE PSICOLOGIA FENOMENOLOGICA EM
HUSSERL

Vamos agora concluir nossa investigacdo da possibilidade de que a
Fenomenologia husserliana possa contribuir diretamente e efetivamente, para a
construcdo de uma Psicologia Tedrica intrinsecamente ligada a Psicologia Cientifica.
Por Psicologia Tedrica, igualmente, entendemos uma descricao das idealidades que
formam o campo especifico das investigacdes de uma ciéncia do psiquico. Por analogia,
pode-se supor, tal qual outras disciplinas consideradas “cientificas” ou ainda, matrizes
da propria ideia de ciéncia, como a Fisica, também possuem um correlato teérico, ou

seja, uma Fisica Tedrica.

3.1 SOBRE A POSSIBILIDADE DE UMA PSICOLOGIA TEORICA

Retomando aqui, as proprias descricoes de Husserl, a propria tentativa de se
colocar em termos matematicos as realidades ditas fisicas, ou materiais, ja se constitui
uma idealizacdo do mundo fatico, da materialidade do préprio mundo. Essa capacidade
conferida por uma ciéncia eidética, neste caso, aqui entendida como a propria
matematica, é o que possibilita uma apreensdo tedrica do proprio mundo, a partir da
ciéncia fisica. Igualmente, mantendo a analogia, se insere a possibilidade de uma
Psicologia Tedrica que, a partir de uma ciéncia eidética, a Psicologia Fenomenolégica,
tornaria possivel o estabelecimento de uma teorizacao dos fendomenos psiquicos.

Nos apoiamos, igualmente, em uma compreensdo do constructo de Psicologia
Teorica conforme estabelecida por outros autores, como por exemplo, em Castafion
(2013), que afirma:

Psicologia Teorica (correlato psicologico da Fisica Tedrica), que,
partindo do pressuposto da possibilidade do conhecimento cientifico
psicolégico, executa investigacdes que sdo ao mesmo tempo (a)
indispensaveis para o avanco do conhecimento cientifico psicolégico;
(b) totalmente ndo empiricas. Podemos citar entre estas atividades a
construcao de teorias, a deducdo de consequéncias empiricamente
testaveis de corpos tedricos, a andlise de consisténcia de teorias e a
identificacdo de seus pressupostos.

Este conceito de Psicologia Tedrica traz em si a necessaria teorizacdo e

adequada descricdo dos fendmenos psiquicos. Cabe aqui a prépria definicdo do que



148

podemos entender como fendmeno psiquico e porque €é necessario utilizar tal
denominacdo. Ao contrario da ideia de facticidade, ou seja, de uma existéncia por si do
mundo, de sua materialidade, compreendida filosoficamente como independente — e
que, portanto, dentro da tradicdo filoséfica, se traduz com o estabelecimento do mundo
a partir da tese realista — a ideia do fendmeno psiquico. Esta, na verdade, implica a
assuncdo de um posicionamento de um realismo psiquico, o que, em breves palavras,
significa dizer que a apreensdo, a compreensdo, 0 acesso aos fendomenos psiquicos —
sensoria e cognitivamente — ndao dependem de um corpo.

Tendo estabelecido, no capitulo anterior, os fundamentos filosoficos da
Psicologia Fenomenologica husserliana, este capitulo assume a tarefa de
operacionalizad-la como uma Psicologia Teorica propriamente dita. Nosso objetivo ndo é
mais apenas interpretar Husserl, mas construir, a partir de suas ferramentas, o esqueleto
conceitual de uma disciplina que seja para a Psicologia o que a Fisica Teorica é para a
Fisica. Partimos, portanto, da definicdo de Castafion (2013) — que a caracteriza como
uma atividade ndo-empirica e indispensavel — e a preenchemos com o conteido
metodologico e categorial extraido da Fenomenologia. O cerne desta proposta reside em
um postulado ousado: a adocdo de um realismo psiquico. Diferente do realismo ingénuo
que postula a independéncia do mundo material, o realismo psiquico afirma a existéncia
autébnoma, verificavel e irredutivel do fenémeno psiquico, cuja realidade ndo deriva de
um substrato neural ou corpdéreo, mas se impde a consciéncia com a mesma
apoditicidade com que a matematica se impde a razdo. E sobre este axioma que
erguemos a possibilidade de uma ciéncia eidética do psiquico.

A existéncia dos fendmenos psiquicos depende, tnica e exclusivamente da
consciéncia constituidora da experiéncia. Em outras palavras, descrever o fenémeno
psiquico como existente ndo depende de uma correlacao fisica, como, por exemplo, a
representacdo destes fendmenos através de imagens computadorizadas, de sinais
graficos ou captados a partir da atividade elétrica dos neurdnios, nem mesmo, em dltima
analise, a partir da existéncia ou nao de um cérebro correspondente. A existéncia do
fendmeno psiquico, como buscaremos demonstrar na préxima secdo, deve ser descrita e
compreendida de forma independente e de natureza completamente distinta da
materialidade, seja do préprio corpo, seja do proprio mundo externo. Entretanto, essa
existéncia estd em relacdo direta com o mundo circundante e, em muitos casos, possui
com ele uma relagdo de continuidade, mas nao necessariamente dependéncia, o que sera

melhor desenvolvido posteriormente.



149

O que queremos estabelecer aqui ja de antemdo, é que a Fenomenologia
husserliana oferece de forma decisiva o estabelecimento de pressupostos filosoficos e
epistemoldgicos para se estabelecer uma ciéncia do psiquico. Contudo, deve-se tornar
mais claro — se ja ndo o ficou até agora — que o conceito de ciéncia em Husserl e a partir
de sua Fenomenologia ndo se reduz apenas a uma visdo positivista da ciéncia. Em
outras palavras, significa dizer que os pré-requisitos para se aceitar como cientifico
determinado conhecimento, fenomenologicamente falando, ndo se reduz a capacidade
de mensuracdo, experimentacdo ou tradu¢do em termos matematicos ou em formatos de
leis universais. O que em Husserl pode-se supor como cientifico, tem como
pré-requisito ultimo a capacidade de uma intui¢do originaria daqueles conhecimentos.
Para exemplificar, as verdades 16gico-matematicas, como “1+1=2" ndo sao dadas pela
capacidade de se mensurar tais elementos, nem tdo pouco experimentar estas sentencgas
em varias formas. O que possibilita a apreensao de verdades é, em ultima analise, a
nossa propria capacidade de intuir, diretamente ao ego transcendental cognoscente, a
percepcdo desta verdade imanente, que sé se realiza em uma consciéncia

transcendental. Tal qual como descrito por Sacrini (2018, p. 31):

Os métodos de fundamentacdo do saber (e seus componentes
conceituais elementares bem como as leis que regem sua validade)
constituem o nucleo tedérico mais geral do qual as mais diversas
investigacoes cientificas se desenvolvem. O estudo dessas estruturas,
em sua pureza formal, circunscreve o dominio tematico da l6gica
pura, a qual, dessa maneira, se caracteriza como “doutrina da ciéncia”
[Wissenchdftslehre], quer dizer, como investigacdo daquilo que
confere cientificidade as disciplinas cientificas.

A partir, igualmente, do que foi discutido no capitulo 2, quando avaliamos a
necessidade da fundamentagdo da ciéncia psicoldgica sobre outros moldes cientificos -
ndo os das ciéncias naturais, mas sim a partir de uma mesma fundamentacao em comum
de ambos os paradigmas sobre a légica pura®. Queremos reafirmar a necessidade de se
exigir da possibilidade da fundamentacdo epistemologica da Psicologia e a necessidade
da aplicacdo desta sobre o mesmo método cientifico das ciéncias naturais. Igualmente,
queremos suspender, para compreender a propria proposta fenomenologica da
fundamentacdo da Psicologia, as exigéncias kantianas (Castanon, 2009). O que se

pretende antes disso, é revelar como seria possivel a prépria fundamentagao de toda e

% Relembrando aqui a passagem de Husserl, quando ele diz que “E se estas verdades eram
exatamente aquelas verdades as quais toda a regulamentagdo logica em ultima instancia se
refere, e nas quais se tem de pensar em primeiro lugar quando se fala de verdades légicas, entao
poderia facilmente chegar-se a encontrar nelas o essencial da logica inteira, e a denominar a sua
unidade teorética com o nome de ‘l6gica pura’.” (Husserl, 2014, p. 45, HUA XVIII, <71>)”



150

qualquer ciéncia (natural ou do espirito) a partir de uma mesma e tnica base em
comum: a propria logica pura, assim fenomenologicamente entendida.

Dessa forma, tornando mais mais clara a proposta husserliana, que endossamos
neste trabalho, afirmamos que para a fundamentacao da prépria ideia de cientificidade —
e, em ultima analise, a ideia de verdade — o que se revela necessario,
fenomenologicamente falando, é a necessidade da demonstracdo de que todo e qualquer
conhecimento estd fundado na possibilidade da intuicdo de verdades universais,
reveladas unica e exclusivamente a um ego transcendental. Esse Ego, o qual so é
atingido a partir das reducoes propostas pelo método fenomenologico de Husserl, a
saber, a reducao fenomenoldgica, a reducdo eidética e, por fim, a reducdo
transcendental. E nesta regido ontolégica, a do ego transcendental, que se revela ao eu
puro a propria no¢do de veracidade. Nesta regido ndo ha que se falar da existéncia ou
nao de um mundo prévio, ou mesmo um corpo que habita a consciéncia. O que esta aqui
posto, de maneira resumida, é a propria nocao cartesiana de um cogito que fundamente
toda e qualquer possibilidade de existir e de se conhecer. O que, por sua vez, ird
diferenciar radicalmente a compreensdao husserliana sobre esta fundamentacdo é a
precisa nocdo de que a diferenca proposta pelo fil6sofo francés entre res cogitans e res
extensa, nao é dada apenas em formas de diferenca de substancias, mas tdo somente
diferencas de aparecimento.

Ambas as substancias estdo alicercadas sobre uma mesma matriz eidética, ou
seja, sdo apreendidas e compreendidas a partir de uma mesma consciéncia que é capaz
de teorizar e refletir sobre seus contetidos e dinamicas. A res extensa e a res cogitans
estao fundados sobre a mesma possibilidade de apreensao que se da de forma exclusiva
pela consciéncia e pelo ego cognoscente que desta faz parte indissociavel.
Indissociabilidade esta que encontra eco na propria descricdao de Husserl, em suas
MeditagOes Cartesianas:

Uma ciéncia de uma peculiaridade inaudita entra, assim, no nosso
campo de visdo, uma ciéncia da subjetividade transcendental concreta,
enquanto dada na experiéncia transcendental efetiva e possivel, uma
ciéncia que estabelece a mais extrema contraposi¢do com as ciéncias
no sentido até aqui vigente, com as ciéncias objetivas. Entre estas,
encontra-se ja certamente também uma ciéncia da subjetividade, mas
da subjetividade objetiva, animal, pertencente ao mundo. Agora,
porém, trata-se de, por assim dizer, uma ciéncia absolutamente
subjetiva, de uma ciéncia cujo objeto é, no seu ser, independente da
decisdo sobre o ndo ser ou o ser do mundo. Mas mais ainda. Parece
que o0 seu primeiro, que o seu unico objeto seja e s possa ser 0 meu
ego transcendental - o ego daquele que medita. Seguramente que



151

reside no sentido da reducdo transcendental que ela, no comeco, ndo
possa por como ser nada mais que o ego e aquilo que esta nele proprio
contido, certamente com um horizonte de determinabilidade
indeterminada (Husserl, 2013, p. 68, Hua I <68-69>)

E na evidenciacdo deste ego transcendental que nasce toda a possibilidade de
conhecimento sobre o mundo, e nele, incluido, toda a sorte de fenomenos psiquicos.
Contudo, falta-nos aqui ainda caracterizar: o que é o psiquico enquanto tal? O que o
difere das minhas outras vivéncias? Poderiamos, por acaso supor, como os idealistas
gostariam, que todas as experiéncias sdo psiquicas, e, portanto, compreendidas e
acessiveis a partir de uma espécie de pré-objetividade que a tudo fundamenta e tudo
possibilita? Seguindo a reflexdao husserliana, ndo podemos admitir tal constatacdo, ao
menos ndo de maneira imediata. As vivéncias e as experiéncias tidas como “naturais”,
ou seja, que ndo possuem nenhum tipo de reflexdo sobre estas — que Husserl denominou
de “atitude natural” — ja revelam alguns outros tipos de experiéncias e vivéncias que nao
se ddo apenas de ordem puramente material ou extensiva no mundo.

A vivéncia da sensacgdo de frio diante de uma brisa, ou do calor por estar sobre
um sol escaldante, mesmo que irrefletida j& demonstra uma apreensdo de uma
determinada vivéncia individual, propria, vinculada a outras sensagoes como o0
desconforto. Essa percepcao sobre si, de que aquela experiéncia é vivenciada apenas por
mim, e ndo por outras pessoas as quais, por exemplo, poderiam estar proximas, me abre
a uma dimensdo nova e Unica, de que talvez exista uma sub-objetividade, algo ndo
acessivel a todos, mas unica e exclusivamente a mim e a minha consciéncia apenas, a
saber a minha subjetividade, ou ainda, o meu mundo psiquico. A constatacdo de que
apenas eu possuo determinadas vivéncias, determinadas sensagOes e experiéncias é de
uma apoditicidade tdo unica e tdo autoevidente que torna dificil até mesmo a sua
descricdo sem acabar caindo em circularidade. De fato, caracterizar a subjetividade, em
sentido fenomenoldgico, é buscar caracterizar aquilo que possibilita a propria
caracterizacdo de qualquer coisa em si. Pois se é no campo da subjetividade, do
pensamento, do sentir, do refletir que podemos falar sobre a propria subjetividade em si,
0 que nos resta é aceitar que ndo existe outra possibilidade de se fundamentar o psiquico
que nao seja através do proprio psiquico em si. Analogamente, seria dizer o mesmo
sobre ndo conseguir explicar o que é uma palavra, sem fazer o uso da propria palavra
em si. Portanto, como uma espécie de “metalinguagem”, entendida aqui como
“metasubjetividade”, é que podemos, ao mesmo tempo, ao auto evidenciar a prépria

subjetividade em si e, consequentemente evidenciamos, sua propria existéncia.



152

Poderiamos, por fim, para finalizar tal reflexdo, resgatar o que ja também foi
dito no capitulo 2, quando ainda tratamos das obras Filosofia como Ciéncia de Rigor
(Secao 2.2) e Ideias III (Segao 2.3), nas quais Husserl busca desenvolver seu conceito
de “puro psiquico”. Com este ele procura descrever a regido ontologica, ou seja, o nivel
experiencial, que revela, a partir da reflexdo, e portanto, da reducdo psicoldgica, o
universo exclusivo de vivéncias apenas acessiveis a uma consciéncia que se volta para
este nivel. Dito de outra forma, é na exclusdao de uma correlacao causal entre mundo e
as vivéncias que sao aprendidas como dele decorrentes, como a experiéncia de sentir
frio ou calor, mencionadas acima, é que se revela a exclusiva experiéncia do eu
psiquico, ou seja, a certeza de que eu, e apenas eu vivencio, daquela forma exclusiva,
aquela experiéncia.

A apreensdo deste eu psiquico, aparentemente unico e exclusivo, revela, como
dissemos, este nivel vivencial exclusivo, o que ndo impede, de forma alguma, sua
comunicagdo, seja por meio de palavras, seja por forma de pensamentos judiciosos
(“estd quente”). E neste nivel que ocorre outro tipo de consciéncia, um nivel que no se
da apenas na linguagem, mas da precisa correlacdo entre sensacdo e significado,
significado este previamente compartilhado entre uma comunidade o qual, também
previamente, estabeleceu outros significados correlatos que fazem alusdo aquele. A
mesma consciéncia a qual nos referimos, a consciéncia transcendental que revela o ego
transcendental, ou ainda, ego cognoscente. Tomar, pois, consciéncia da sensacao a qual
se vive, revela, ao mesmo tempo, a tipologia daquela sensacdo e sua posterior
reclassificacdo perante outros tipos de classificacoes possiveis, tais como, no exemplo,
“muito quente”, “desconfortavel”, “dmido”, etc.

Embora a simples constatacdo da experiéncia psiquica e sua judiciacdo nao
impliquem necessariamente em uma ciéncia sistematizada, ou ainda, irrefutavel
enquanto juizo universalizavel (e, portanto, cientifico), o que aqui esta em questdo € a
propria capacidade de correlacionar os niveis vivenciais e cognoscitivos. Em outras
palavras, o que se pretendeu aqui definir é que o ego psiquico e o ego cognoscente
podem estar intimamente correlacionados. Poderia mesmo dizer que estdo
concentricamente unidos, ou seja, estdo envoltos em um e mesmo centro. Ambos os
niveis de reflexdo, ambas regides ontoldgicas participam, cada uma a seu modo, da
capacidade de apreensdo do fenémeno psiquico.

Retomando, por fim, a tentativa de descri¢cao do fendmeno psiquico, e trazendo

alguns de seus pressupostos aqui defendidos, podemos afirmar aqui que: 1) o fendmeno



153

psiquico é parte de um tipo de realismo, realismo este que se traduz de forma psiquica,
portanto, acessivel a consciéncia de quem o vivéncia de forma direta, mas que, em
ultima instdncia pode ser pressuposto a todo ente possuidor de consciéncia®®; 2) o
fendmeno psiquico é de natureza ndo real, ndo dependendo de uma causa externa, e
pode estar ou ndo correlacionado a um evento externo ao ego psiquico, porém existente,
tal qual o admite a definicdo 1; 3) este fendmeno é acessivel diretamente apenas por
aquele que o vivencia e 4) este fendmeno pode ser caracterizavel e tomado por

conhecido tanto quanto seja possivel descrevé-lo em termos formais.

3.2 PSICOLOGIA TEORICA COMO CIENCIA EIDETICO-IRREAL

Ao admitirmos a tese do realismo psiquico e suas implicagoes, entre elas a
assuncdo de que o psiquismo possui uma existéncia independente da materialidade
embora se correlacione com esta, entdo assumimos, igualmente, que o psiquismo possui
tipos categoriais especificos. Estes se relacionam entre si e, em ultima instancia, sdo
regulares, e, portanto, passiveis de generalizacdo a todos entes possuidores de de
psiquismo. De antemdo assumimos que nao fara parte de nossa analise outros tipos de
psiquismo pretensamente assumidos como existentes, como, por exemplo, a
possibilidade de psiquismo presentes em animais - e existem diversas evidéncias destes
- ou ainda psiquismos ideais, como de anjos, deuses ou demonios. Muito embora fosse
possivel tragar alguma relacao entre eles, este ndo é o objetivo do presente trabalho.

Buscamos, portanto, a descricao de um certo tipo de psiquismo, compreendido
como ideal a todo o género humano. Por psiquismo ideal igualmente supomos que a um
tipo de psiquismo basico e universal que garantiria a compreensao de todo e qualquer
tipo de psiquismo humano. Inclui-se ai, igualmente, a possibilidade de psiquismos tidos
como “patolégicos” e que, portanto, aparentemente ndo teriam a mesmo tipo de
organizacdo de um tipo ideal, a principio. Contudo, o que propomos sao as descrigoes
destas estruturas ideais do psiquismo, que, em alguma medida, descreveriam e
explicariam até mesmos aquelas possibilidades de arranjos tomados como

psicopatoldgicos.®”

% Sobre a possibilidade da universalizagdo e evidenciagdo intersubjetiva do fendmeno psiquico
discutiremos posteriormente.

8 Cabe ressaltar que foge também do escopo deste trabalho a definicdo e o estabelecimento de critérios
fixos sobre o que poderiam ser considerados psiquismos patoldgicos. O que assumimos, por ora, é que 0s
ditos psiquismos patolégicos sdo, em geral, arranjos das estruturas psiquicas que nao correspondem a um
ideal de psiquismo ajustado a determinadas sociedades e culturas (cf. Tatossian, 1997; Cheung & Mak,
2018).



154

O psiquismo ao qual nos referimos aqui diz respeito, antes de tudo, aquele que,
a partir da experiéncia sensivel, pode ser compreendido e descrito em termos categoriais
e ideias. Conforme descrito no capitulo anterior a partir das leituras husserlianas, em

especial em Ideias III,

A tarefa da psicologia, entdo, é investigar cientificamente, determinar
de uma forma objetivamente valida, esse psiquico, dentro do contexto
psicofisico natural em que, é claro, ele existe; descubra as leis
segundo as quais ele se forma e se transforma, vai e vem (Husserl,
2009, p. 21)

Ora, se o psiquismo € acessivel e descritivel, entdo ele também é passivel de
ser analisado de forma categorial, ou seja, extraindo a partir das anélises dos fen6menos
psiquicos, diversas possibilidades de criacdo de tipos, a saber, percepcoes, sensacoes,
emocOes, pensamentos etc. Contudo, para o correto estabelecimento da Psicologia
Teorica, nos furtaremos por ora do uso e tomada destes conceitos, como habitualmente
sao utilizados. Em verdade, a prépria assun¢do do uso do método fenomenolégico,
aplicado ao estabelecimento e a refundacdo de uma psicologia tedrica, exige que
suspendamos nosso juizo e certezas acerca mesmo do conhecimento destas categorias a
priori. Desta forma seguiremos mais de perto o percurso fenomenolégico a partir de sua
proposta como fundamentadora epistemolégica da propria ciéncia do psiquico.

Por tudo isso, é importante destacar que a Psicologia Tedrica, para ser bem
sucedida em seu projeto do estabelecimento de teorias e construcoes tedricas sobre os
fendmenos psiquicos, parte da evidenciacdo de que sua descri¢ao dos fendmenos devera
sempre ser feita a partir do entendimento eidético destes. Por eidético, conforme propoe
a propria Fenomenologia husserliana, devemos compreender como a descricdo das
esséncias destas vivéncias, obtidas a partir das deducoes de ideias destas, originadas em
uma intuicdo pura da consciéncia e, por meio desta, autoevidenciada. A obtengdo destas
essencialidades esta, portanto, dependente do uso e da aplicacdao da prépria redugao
eidética fenomenoldgica, a Unica a qual, conforme a propria teoria fenomenoldgica, é
capaz de evidenciar a existéncia dos fendomenos psiquicos e, portanto, sua categorizacao
universal.

Para que possa ficar ainda mais claro, apenas a partir da reducdo da experiéncia
sensivel ao nivel do fendmeno psiquico e deste ao seu nivel essencial, ou seja, a seu
eidos, sera possivel o estabelecimento das categorias universais do psiquismo. Nossas

propostas para realizar esta empreitada se dardo na se¢do seguinte. Contudo, para que se



155

tornem mais claros nossos intentos, no nivel teérico, buscaremos exemplificar do que se
trataria tal empreitada.

Consideremos uma experiéncia sensivel mais bésica, e mais facilmente
acessivel, como a da percepcao visual. Se eu olho para um objeto, como o copo sobre
uma mesa, em uma sala branca e vazia na qual me encontro de pé®. tenho ali a
percepcdo de um objeto que, independentemente de seu contetido, forma ou
materialidade, proporciona, de maneira imediata, a constatacdio de que “vejo”. A
obtencdo desta categoria imediata do fenémeno psiquico, a apreensdo de uma percepcao
visual, é capaz de me levar a crer que “estou vendo algo”, que este “algo” esta
localizado “sobre uma mesa” que esta “sobre o préprio chao desta sala” na qual eu me
localizo. A “simples” visada deste objeto ja revelou, por si s6, ndo apenas sua presenca
através da minha percepcao visual, mas a minha propria existéncia e a minha propria
capacidade de visar, ou seja, de perceber visualmente.

Sem precisar entrar nos detalhes da percepcdao de um corpo, o qual poderia se
dar também de forma visual ou tatil, percebo que ele faz parte de algo que consigo
referenciar como sendo a continuidade da minha propria capacidade de me
autorrefenciar algo que costumeiramente chamamos de “eu”. Nao buscaremos, aqui, por
ora, ansalisar a possibilidade de percepcdo da roupa que estou trajando, se respiro ou
ndo, se consigo ou ndo ouvir meus batimentos cardiacos, se estaria ou ndo utilizando um
dispositivo que simulasse todas as minhas percepcoes, como um oculos de realidade
virtual etc. Nenhuma destas possibilidades tentaremos abarcar em nossa atual analise.
Apenas, reduzindo o nosso nivel de analise a experiéncia sensisvel do visar, ja seria
possivel obter uma categoria ideal de fendmeno psiquico, a percepc¢do visual, e, para
além dela, a possibilidade de reunir sobre a mesma categoria outros tipos de
experiéncias sensiveis, tais como percepcoes tateis, visuais, olfativas, de localizacao do
espaco e até mesmo em um determinado tempo. E, se assim passamos a admitir de
forma, ainda um pouco genérica, mas ainda assim ideal, surge a possibilidade de
descrevermos de forma ideal o que pode ser entendido como perceber algo, quais os
tipos especificos envolvidos nesta categoria de vivéncia psiquica e quais os limites e

variagOes destas.

8 FEsse é um tipo bastante ideal de contextualizagdo, diga-se de passagem, mas que busca
eliminar, por ora, a necessidade de explicar e descrever outros elementos, ndo apenas visuais,
mas também psiquicos que deveriam ser levados em conta. Ainda utilizando-se rapidamente da
analogia com as ciéncias naturais, em especifico com a Fisica, seria algo como o uso das
condi¢Oes normais de temperatura e pressao, denominadas CNTP.



156

Por exemplo, sentir o toque de outra mao humana e sentir o aperto da mesma
mdo humana, transformaria a percepcao em dor? Seria a dor algum tipo especifico de
percepcao? Ou a dor seria ela um tipo de subcategoria da percep¢ao? Ou ainda, o que
pode ser ou ndao considerado dor, deveria estar correlacionado a algum outro tipo de
categoria? Estas sdo as perguntas possiveis de serem deduzidas, acessadas e
perscrutadas a partir dos tipos ideais de categorias psiquicas, as quais,
fenomenologicamente falando, no seu sentido do rigor eidético e intuitivo, nos
propomos a analisar.

Antes de nos lancarmos a tal tipo de empreitada, algumas regras do uso
metodolégico das ferramentas fenomenoldgicas ainda devem ser pré-estabelecidas, ou
mesmo compreendidas para que possam realmente construir uma teorizacdo cujas
capacidades possam alcangar éxito. Deve-se retomar, antes de tudo, que por obtencao
das esséncias, nao basta a simples descricdo acima, como exemplificado, do que seria
uma percepc¢do. A variacdo eidética, tal qual definida por Husserl, a partir de Ideias I,
exige que variemos incansavelmente, imaginativamente, as formas do aparecer do
objeto para que possamos obter sua esséncia, seu eidos. Igualmente, para que possamos
o reduzir a sua esséncia, categorias universalizaveis dos tipos psiquicos, sera necessario
muito mais do que poucos exemplos. A capacidade quase infinita de variar os tipos
categoriais dos fendomenos psiquicos deve ser exaurida ao maximo a fim de que possa
emergir, de forma fenomenologicamente rigorosa, os tipos ideais, e que consiga afastar
qualquer possibilidade de divida, de que a esséncia e, portanto, a definicdo daquele tipo
categorial, possa ser apreendido de forma incompleta ou mesmo enviesada.

Garantir, portanto, o devido estabelecimento de uma Psicologia Teoérica,
fenomenologicamente fundada, exige admitir a possibilidade de que as categorias
psiquicas possam ser eideticamente evidenciadas. Isto significa também assumir, por
outro lado, de que experimeintalmente, e tdo pouco materialmente, seja impossivel
constatar estes tipos categoriais psiquicos. Apenas de forma eidética, ou seja, a patir
das descricdes ideias das categorias psiquicas é possivel revelar e evidenciar, de forma
apoditica, a possibilidade de existéncia destas mesmas categorias.

Tampouco se torna necessario, para a evidenciacao destas categorias psiquicas,
que haja um correlato neural dessas, ou substrato corpéreo qualquer que seja. Dito em
outras palavras, ndo é a existéncia de um nticleo especializado em dor ou medo em um
protoencénfalo que determina a existéncia deste, ou ainda, a sua forma ou qualidade da

vivéncia do individuo. Alegar que o tamanho das “amigdalas cerebrais” afeta a forma



157

como o individuo sente a subcategoria emocional medo seria 0 mesmo acusar a mde de
Hitler pelo inicio da II Guerra Mundial. Embora possa ser encontrada uma relagdo de
causalidade, ndo ha nenhuma relacdo de necessidade entre uma e outra coisa. Nao é
necessario reduzir os fendmenos psiquicos a correlatos materialistas, naturais ou neurais
a fim de que possa se atestar sua existéncia. A propria vivéncia destas categorias, e a
reducdo aos seus tipos ideias, devem bastar para assumir sua existéncia e suas possiveis
correlacoes e regramentos obtidos, repetimos, de forma ideal apenas e tdo somente.
Antes de passarmos a sugerir qualquer tipo de descricao eidética das categorias
psiquicas, é importante alcancar um proximo nivel de evidenciacdo dos fenémenos
psiquicos, ou seja, um critério de universalizacdo que consiga satisfazer os critérios de
apoditicidade e generalidade impostos a qualquer saber cientifico. A possibilidade de
uma ciéncia psicolégica e, portanto, da elaboracdo de uma Psicologia Tedrica, passa,
portanto, pela assuncao da existéncia do nivel intersubjetivo dos fendmenos psiquicos.
A assuncdo da existéncia deste nivel intersubjetivo ndo deveria nos causar
estranheza, uma vez que ele é decorréncia l6gica da prépria assuncdo do carater eidético
dos fendomenos psiquicos. Dito de outra forma, ao assumirmos a possibilidade da
existéncia dos fendmenos psiquicos e de sua elaboracdo eidética, ou seja, da capacidade
de intuimos as categorias universais dos tipos categoriais do psiquicos, também
assumimos conjuntamente o carater intersubjetivo da experiéncia psiquica. Dito de
outra maneira, assumimos duas caracteristicas: 1) que toda a experiéncia psiquica €é
acessivel por qualquer consciéncia cognoscente e 2) que estas experiéncias, por
possuirem as mesmas caracteristicas em si mesmas, sdo igualmente passiveis de
compartilhamento e mittua compreensdo. Se percorremos 0 mesmo caminho para
atingir determinada categoria eidética psiquica, entdo ndo ha que se falar de
entendimentos diferentes ou individuais sobre aquela categoria. Ambas as consciéncias
podem compreender mutuamente a experiéncia alheia a partir da prépria
autocompreensdo das préprias experiéncias, uma vez que sdo percorridos 0os mesmos
passos para se atingir as esséncias categoriais do psiquismo. Tal assunto, Husserl
também ja o havia abordado, e colocado como possivel, em pelo menos um dos
trabalhos ja citados, nas Licoes sobre a Psicologia Fenomenoldgica, publicadas no

volume IX das Husserlianas, que aqui retomamos:

Se nds tomamos a objetividade 16gico-matematica como sendo capaz
de tornar-se evidente intersubjetivamente, entdo nés devemos
adicionar a subjetividade singular a subjetividade comunicativa e a
vida comunalizada.” (Husserl, 1977, p. 27).



158

De uma s6 vez Husserl nos auxilia ao evidenciar que, da mesma forma que
somos capazes de compreender e intuir, coletivamente, as relacGes matematicas
universais, também somos aptos a generalizar e compreender, mutuamente, as
realidades subjetivas, através da assuncao do seu carater intersubjetivo.

Deixamos claro aqui que, ndo é suficiente a mera assuncao das categorias
psiquicas como universais, para que se possa garantir sua universalidade. O requisito
fundamental desta universalidade e, portanto, caracterizagdo intersubjetiva, é a
apreensao comum das categorias eidético-universais. Sem a devida descricio e
investigacdo fenomenologica, ndo podemos evidenciar de forma clara e distinta a
universalidade das categorias eidéticas do psiquismo. Portanto, o estabelecimento de
uma Psicologia Tedrica depende sempre da possibilidade da explicitacdo deste caminho
investigativo e reflexivo, até que se possa evidenciar o carater intersubjetivo das
categorias eidéticas do psiquismo.

Dito de forma resumida, o que se pretendeu até aqui foi o estabelecimento de
normas epistemologicamente comprovaveis que possibilitem o abandono de teorias
psiquicas que embora se apoiem em intuicOes genuinas, ainda se misturam e se
contaminam com opinides pessoais, culturais e provindas de outras teorias igualmente
reprovaveis. Isso acaba por desembocar em uma doxologia quase sempre permanente
quando se refere a teorizacdes sobre o funcionamento psiquico humano. Para que fique
ainda mais clara a nossa inten¢do, o que objetivamos é deixar de lado constru¢oes
tedricas apoiadas na pura doxa, no contato apenas empirico com os diversos tipos de
experiéncia psiquicas e humanas. Uma auténtica episteme, um conhecimento
psicolégico que supere as simples questdes de visdo ou paradigmas tedricos, deve partir
de um nucleo em comum que torne possivel o estabelecimento de um conjunto de
consensos no que se refere a conceitos bdasicos psicologicos. Somente a partir do
estabelecimento destas categorias universais, suas descricdes e, portanto, seus
entendimentos, é que poderemos buscar estabelecer teorias psicolégicas que,
efetivamente e, fenomenologicamente, possibilitem o conhecimento universal sobre os
fendmenos psiquicos. Apenas assim, uma vez atingidos tais consensos minimos,

poderemos definir a Psicologia como uma ciéncia rigorosa.



159

3.3 DESCRICAO DAS ESTRUTURAS DA CONSCIENCIA PSICOLOGICA

Partimos da descri¢do proposta pela Fenomenologia de Husserl de que toda a
consciéncia é intencional, ou seja, de que todo o contetido da consciéncia é sempre algo
diferente de si mesma. Tal conceito, como também é sabido, foi extraido da obra de
Franz Brentano (Brentano, 1935), o qual influenciou grandemente a Husserl. Contudo,
o conceito ndo foi aplicado exatamente como o desenvolveu Brentano. Husserl ao dar
continuidade as suas investigacOes e reflexdes fenomenolégicas aprofundou a nogado de
intencionalidade como descricdo de caracteristicas da consciéncia que, a priori,
impediriam que Husserl desenvolvesse a descricio da propria consciéncia em si. Se
para Brentano tomar consciéncia da intencionalidade da propria consciéncia é o degrau
ultimo que se poderia alcancar na investigacao desta, para Husserl esse “solo comum” é
o inicio de suas investigacoes de ordem transcendental.

Husserl passara a admitir um carater dual da experiéncia consciente - algo
tomado como incoerente com a nocao brentaniana da consciéncia - ao descrever o
carater noético e noemdtico da dacao de sentido da consciéncia as vivéncias (Erlebnis).
Husserl inaugura assim outro nivel de compreensdo das vivéncias, que poderiamos
traduzir como a tomada de consciéncia das vivéncias, a ponto de serem tomadas como
experiéncias (Erfahrung).

Essa diferenciacdo é de extrema importancia para que se possa estabelecer as
descri¢Oes das estruturas da consciéncia enquanto categorias universais dos fendmenos
psiquicos. O critério de conscienciabilidade das vivéncias, ou seja, sua possibilidade de
serem tomadas como experiéncias, é extremamente necessario para que consigamos
alcancar a definicdo do que possa ser considerado um fendmeno psiquico. Ndo se
exclui, porém, que existam vivéncias de ordem inconscientes que possam afetar a
prépria experiéncia consciente, ja que por definicdo que agora trazemos de forma
simplificada, a vivéncia é descrita exatamente por seu carater inconsciente. Contudo, a
evidenciacdo do fato, o possivel acesso aos fendmenos psiquicos prescinde da
caracteristica fundamental de sua conscienciabilidade. Ndo sera possivel se falar de
fendmenos psiquicos sem que esses tenham, em alguma medida, a capacidade de serem
tomados como conscientes (conscienciaveis).

Podemos também supor niveis diferentes de consciéncia, a ponto de conferir
gradacOes distintas ao que podemos considerar ou ndo acessivel a andlise deste

fendmenos, tais como as ideias de subconsciente, ndo-conscientes, quase conscientes



160

etc. O que ndo seria possivel, porém, é admitir que a simples possibilidade da existéncia
de vivéncias ou fendmenos psiquicos inconscientes deveria ser levada sempre em
consideracdo na andlise dos fendmenos psiquicos e suas descri¢oes. Pensar que em todo
o momento os fendmenos psiquicos conscientes poderiam estar sofrendo a influéncia de
outros fendmenos psiquicos inconscientes, e que isso portanto invalidaria toda e
qualquer analise sobre os conteudos conscientes, tornaria a analise destes contetidos
impossivel.

Poderiamos utilizar uma analogia com a ciéncia fisica da seguinte forma: tal
qual a materialidade é um pressuposto basico para a investigacdo dos fendmenos
fisicos, ou seja, é imprescindivel que para que seja estudado, medido e analisado o
fendmeno fisico possua uma “extensao” fisica, assim o é para os fenémenos psiquicos,
que necessitam de um pressuposto basico para que haja a descricdo, o estudo e a
compreensdo dos fendmenos psiquicos. Alongando ainda mais a analogia, tal qual a
Fisica admite a possibilidade de um outro tipo de matéria que é, por definicao
inacessivel e que estd mais presente, em teoria, do que a matéria visivel, a chamada
“matéria escura®”; assim poderiamos classificar igualmente o contetido inconsciente
dos fenémenos psiquicos. Podemos admitir sua existéncia e sua influéncia, mas,
partindo do pressuposto que o conteudo inconsciente é por definicdo inacessivel a
consciéncia, entdo ndo ha que levar em conta, a0 menos na descricdo de uma teoria
psicologica de bases fenomenoldgicas, a existéncia de vivéncias que ainda ndo se
tornaram experiéncias. Ou seja, vivéncias que ndo alcancaram a possibilidade de ser
acessadas pela consciéncia para assim, e somente assim, ser reconhecidas como parte da
estrutura da consciéncia enquanto tal.

Este pressuposto basico do critério de andlise da Psicologia Teorica é
fundamental para a capacidade de andlise fenomenoldgica que nos propomos.

Obviamente que a escolha aparentemente arbitraria ndo exclui as criticas e possiveis

8 A matéria escura é, por defini¢do, invisivel ou, mais precisamente, indetectavel por radiagdo
eletromagnética (luz, raios-X, etc.). Isso significa que ela ndo emite, absorve, nem reflete luz ou
qualquer outro tipo de radiacdo, o que torna impossivel observa-la diretamente com telescépios
tradicionais que captam luz visivel ou outras formas de radiacdo. A existéncia da matéria escura
é inferida a partir de seus efeitos gravitacionais sobre objetos visiveis, como estrelas, galaxias e
aglomerados de galdxias. Por exemplo, os cientistas perceberam que as galaxias giram mais
rapido do que seria esperado apenas com a massa visivel (estrelas, gas e poeira). Para explicar
essa discrepancia, eles sugeriram que deve haver uma quantidade significativa de matéria que
ndo podemos ver, mas que exerce forca gravitacional — a chamada matéria escura. Portanto,
embora ndo possamos "ver" a matéria escura, seus efeitos sobre a matéria visivel revelam sua
presenca. (cf. Benone, 2019)



161

reformulagdes. Contudo, o veto aqui estabelecido pressupde que, para que sejam
consideradas as vivéncias inconscientes na analise dos proprios fendmenos psiquicos, é
necessario que se estabeleca sua adequada correlacdo, tanto em termos de qualidade,
quanto de intensidade.

Partindo entdao do ponto em que ficou estabelecido o carater fundamental da
conscienciabilidade dos fendmenos psiquicos, precisamos analisar mais de perto o
cardter também intencional dos fenomenos psiquicos. Se por intencionalidade,
conforme ja foi apresentado, entendemos o carater indissociavel da experiéncia psiquica
com seu carater consciencitivo - de forma explicita, seu carater indissociavel
noético-noematico - devemos pressupor, portanto, que a vivéncia anuncia a esséncia da
experiéncia a0 mesmo tempo em que a consciéncia reconhece a vivéncia enquanto tal. E
dado, em um e mesmo momento, o carater sensivel da vivéncia e seu correlato eidético,
que possibilita a sua apreensao.

No exemplo ja utilizado da visdo do copo sobre a mesa contextualizada em um
ambiente ideal de experiéncia, foi dado o carater tanto vivencial, ou seja, a imagem
apreendida, quanto o carater judicativo, ou seja, “vejo”, e sei que vejo, porque “vejo
algo”. Aqui se apresentam ja os niveis que queremos por ora explicitar, a saber, a
descricao da vivéncia da atitude natural (“vejo o copo”), quanto seu aspecto categorial
(“vejo”) que revela uma primeira categoria psiquica eidética, a da percepg¢ao. Contudo,
apenas nos retraindo um pouco mais, até um eu cognoscente transcendental, € podemos,
a partir da experiéncia individualizada, admitir que o que constato a partir do que vejo,
trata-se, na verdade, de uma categoria universal, que designamos, comumente,
‘percepcdo’. Categoria essa que, por ora, ndo Nos preocupara em seu carater universal,
intersubjetivo. Interessa-nos, neste momento, apenas a descricao da categoria e suas
multiplicidades.

Por percepcdao podemos compreender uma caracteristica fundamental da
consciéncia que possibilita acesso a diversos corpos supostamente existentes para além
da consciéncia e do eu psiquico. A partir da percepcdao do meu préprio corpo - e da
capacidade deste de corresponder a voli¢des oriundas deste mesmo eu psiquico - que se
move em um ambiente que me responde oferecendo igualmente sensacOes, que me
confirmam sua presenca para além dos limites do eu psiquico, como o chdo em que
piso, a roupa que visto, as diversas apari¢coes de imagens que se conectam entre si. Da
extracdo de todas essas aparicOes, sejam elas imageéticas, tateis, proprioceptivas etc,

posso reduzir e compreender que a percepcao ¢é a capacidade da minha consciéncia de



162

tornar sensivel, junto ao meu eu psiquico, como supostamente existente o mundo
sensivel acessivel aos meus sentidos.

Dito de outra forma, percepcdo é a “ponte” que possibilita o eu psiquico
receber as multiplas formas de vivéncias ofertadas pelo mundo sensivel, ao mesmo
tempo em que fornecem a estas vivéncias seus significados®. Ha aqui, como é de se
supor, a assuncdo de certa circularidade causal no que se refere a apreensdo da
experiéncia, de tal forma que ndo é possivel determinar onde a experiéncia se origina, se
no mundo sensivel ou se na consciéncia deste, uma vez que a experiéncia se traduz pela
imediata apreensao da consciéncia do mundo vivido, e que sua separacao é feita apenas
de forma tedrica e/ou didatica, nunca de forma correspondente ao efetivamente vivido.

Outra importante categoria psiquica que compde e estd presente dentre as
multiplicidades dos fendmenos psiquicos é aquela que se revela na capacidade volitiva
de se criar os fendmenos psiquicos. Esta capacidade é compreendida como o fantasiar,
mas que poderia englobar, igualmente, o proprio pensar. De forma analoga a percepcao,
0 que poderiamos entender como fantasia e/ou pensamento, se dd apenas quanto a
origem, contudo, todas as demais consequéncias advindas deste fenomeno psiquico,
poderiam ser facilmente igualadas. Por exemplo, é possivel fantasiar uma sensacao, e
dela colher toda a sorte de consequéncias tanto sensiveis como psiquicas. Por exemplo,
é possivel fantasiar (gerar) a sensacdao sensivel de um barulho e dali depreender e
tonar-se consciente de que alguém anda sobre o telhado da casa, para dai imaginar a
possibilidade de ser assaltado. A existéncia ou ndo do ladrdo fisico ndo importa quanto
a experiéncia do medo, o que se apreendeu foi a sensacdo sensivel sonora que,
independentemente da origem, gerou consequéncias psiquicas vivenciadas de forma
real. A fantasia pode, neste mesmo contexto ser compreendida como uma alteracdao da
sensacdo sensivel em experiéncia psiquica diferente daquela do mundo sensivel.

Se neste mesmo exemplo pudéssemos supor que houve um ruido sonoro
diverso em qualidade daquele de uma pessoa andando sobre o telhado, mas que foi
“interpretado” como se fosse, o que houve, neste caso, foi a alteracdo, por meio da
consciéncia intencional, do proprio conteido psiquico, que apenas se explica a partir do
conteudo noematico da experiéncia, que afeta, modifica, amplia ou diminui a vivéncia

sensivel, conferindo a esta outras qualidades que afetam, independente da correlacao do

% Dai a alusdo a uma “ponte” que possibilita o duplo sentido do “trdnsito” entre a noesis e o
noema.



163

mundo sensivel, o eu psiquico de forma psiquica real. Realidade psiquica esta, que
como ja apresentamos, independe do realismo material, como demonstrado neste caso.

A categoria pensamento foi colocada aqui, semelhante a fantasia, por terem
ambas a mesma génese, o puro psiquico, entendido aqui como diferente do puro
material. Puro material este inacessivel, a ndo ser pelas possibilidades de apresentacdo a
consciéncia por meio dos seus aspectos sensiveis. O puro psiquico possui correlagdo
apenas com a propria estrutura da consciéncia e deve ser compreendido como uma
categorial ideal da descricdo da experiéncia, uma vez que, dada a indissociabilidade do
carater das experiéncias com o mundo sensivel, a experiéncia do “eu psiquico” é, antes
de tudo, de carater ideal e puramente tedrica.

Podemos compreender, a partir da reducdo transcendental ao eu cognoscente, a
possibilidade da pura experiéncia psiquica como origindria tanto da fantasia quanto do
pensamento. Porém, o que diferencia estas duas categorias sdao os seus conteudos
vivenciados, enquanto a fantasia se traduz pela génese das sensacoes, 0 pensamento se
traduz pela génese dos sentidos. Sentidos esses que podem, ou ndo, estar ordenados de
forma estruturada a partir da linguagem.

Diferenciamos assim, dois tipos de pensamentos, um de carater formal e outro
de carater eidético. Enquanto o tipo de pensamento formal necessita de uma estrutura de
significantes, ou seja, do uso de palavras encadeadas, de forma a conferirem
significados, o que denominamos pensamentos eidéticos seriam as experiéncias do puro
eidético, dificilmente traduziveis em formatos formais e linguisticos, mas que podem
ser aprendidos a partir de um ego cognoscente.

Como exemplos destas duas tipologias de pensamento, podemos utilizar a
prépria fenomenologia a partir das suas reducdes: na reducdo fenomenoldgica, ao
buscar variar as possibilidades de existéncia de um determinado objeto, como um copo,
a partir inclusive da prépria categoria de fantasiar, utilizando-se de maneira explicita da
propria linguagem para tal, ja esta fazendo uso do pensamento formal, de forma direta
algo como “posso fantasiar o copo como sendo de vidro, ou outro material, como o
plastico; posso fantasiar ele sendo grande ou pequeno; de cores diversas; mas ndo posso
fantasiar um copo que ndo possua a capacidade de reter liquidos, a ponto deste perder
sua qualidade essencial, e entdo passo a obter a esséncia da ideia de copo”. Toda esta
descricdo da variacdo dos tipos de aparicdo do copo, sua descricao em si, traduz o

proprio ato de pensar, sua propria categorizacdo. Neste sentido, o pensamento do tipo



164

formal esta intrinsecamente ligado a possibilidade do encadeamento 16gico e formal da
sua estrutura.

A obtencgao, contudo, da prépria esséncia que este tipo de pensamento produz,
revela outro tipo de subcategoria do pensamento, o pensamento eidético, o qual acessa a
propria esséncia em si, que, no exemplo, se traduz pela obtencdo da ideia de copo.
Porém, o acesso aos tipos ideias, as esséncias, ndo se da tnica e exclusivamente através
da reducdo eidética, prépria do método fenomenolodgico. Ela se da o tempo todo, em
diversos momentos da vida cotidiana, quando buscamos compreender e apreender
determinados conhecimentos sobre coisas e fatos, conceitos e ideias, nestes e em
diversos outros momentos estamos a utilizar a categoria psiquica do pensamento
eidético. Apenas para retomar, tais categorias, o fantasiar e o pensamento e seus
subtipos, sdo todos equivalentes quanto a sua génese, ou seja, sao do tipo puramente
psiquicos.

Outra categoria de fendmeno psiquico que gostariamos de descrever estaria
localizada de forma intermedidria entre as categorias do perceber e da categoria do
pensar, seria uma categoria que, por falta de uma nomeclatura melhor, poderiamos
rotula-la de “sentir”. O sentir poderia ser compreendido como a capacidade de perceber
as variagoes das emocoes, as quais, por sua vez, também de forma analoga as cores,
poderiamos descrever como variagdes de tonalidade do eu psiquico. Sentir para as
emocOes esta do mesmo modo que o perceber para as sensacoes, ou seja, € possivel
extrair dai, de forma igualmente noética-noematica, as analises do que poderiamos
supor como vivéncias que sdo elevadas a consciéncia por meio de seu aparecimento
enquanto experiéncias de forma andloga. Vivenciar uma emocdo, seja qual for sua
“tonalidade” afetiva, por exemplo o medo, ou a ansiedade, poderiam ser descritas tanto
em termos de vivéncias, como de experiéncias, a depender do nivel de consciéncia
correlacionado a emocdo em si. Desta forma, podemos atribuir, de forma analoga as
emocoes, tal qual as sensacOes, a diferenciacdo noético-noematica que poderia ser
descrita por “sentir algo” e tomar consciéncia “do que se sente”. O préprio ato de
nomear a emocgao que se sente, ja traduz, em termos nao puramente emocionais, aquilo
que se sente. Porém, tal qual uma sensacao sensivel, como o calor ou a imagem de um
copo, a emogao pode ser reduzida de seu carater puramente descritivo para o nivel
eidético, conforme normalmente se traduzem as emocdes, como “medo”, “ansiedade”,

“alegria”, “raiva” etc. Posteriormente buscaremos tracar algumas correlaces entre as



165

tonalidades afetivas. Por ora, cabe-nos apenas destacar, novamente, a categoria do sentir
e suas principais caracteristicas.

Uma caracteristica singular do sentir € que esta esta correlacionada a aspectos
tanto do puro psiquico quanto das sensacOes. Ndo € estranho imaginar a descricdo da
experiéncia de uma grande tristeza, como a perda de alguém muito préximo, alguém se
referir a uma dor sensivel em alguma parte especifica de seu corpo, como se estivessem
sobrepostas as categorias da percepcao da sensacao de dor e da categoria do sentir
tristeza. Dail podermos considerar a analogia do sentir também como uma espécie de
“perceber do eu psiquico”, suas tonalidades e caracteristicas.

Do que foi possivel depreender até o momento, sobre as categorias psiquicas e
seus conteddos, gostariamos de propor as seguintes correlacdes entre estas: que o
conteddo da categoria percepcdo pode ter como conteudos as sensacoes,
costumeiramente originadas do mundo sensivel; que o fantasiar pode ter igualmente
como conteudos as sensagOes, conquanto trazem conteudos correlacionadas as
sensacoes do mundo sensivel por vezes, mas ndo de maneira exclusiva; que os
conteddos da categoria sentir sdo caracterizados pelas emocgoOes, descritas como
tonalidades afetivas do eu psiquico; que os contetidos da categoria do pensar podem ser
descritas em formas de significantes (linguagem formal) ou significados, sendo uma
caracteristica fundamental deste ultimo sua obtencdo apenas através do ego

cognoscente, diretamente a intuicdo e de forma dificilmente formalizavel.

Tabela 1 - Descricdo Geral das Categorias Psiquicas Primarias

Natureza

Categoria Psiquica

Contetido Psiquico

Regido Ontologica

Percepcdo sensacgoes sensiveis Ego psiquico Noética-noemético
Sentimento emocodes Ego Psiquico Noética-noematico
Pensamento Significantes Ego Psiquico Noético-noematico
Pensamento Significado Ego Transcendental | Noematico

Por ora ndo buscaremos descrever de forma exaustiva os tipos de conteido
destas categorias. Algumas destas poderiam ser descritas ao infinito, como por exemplo,
os diversos tipos de significados existentes. O que buscamos aqui foi estabelecer, ao
menos, trés categorias psicolégicas que sdo fenomenologicamente evidenciaveis a partir

dos seus contetidos correlatos, tal qual aparecem a experiéncia.



166

Em seguida buscaremos tracar algumas relagcdes intrinsecas a essas categorias,
buscando identificar, portanto, como variam os tipos de contetido dentro das préprias

Categorias € como estes podem estar correlacionados, transversalmente uns aos outros.

3.4 SOBRE A MULTIPLICIDADE DOS FENOMENOS PSIQUICOS E SUAS
CORRELACOES

Passaremos agora a descrever algumas possiveis “escalas” de variacdo dos
tipos de contetido psiquicos, que podem ou ndo estar correlacionados a uma categoria
psiquica em especifico ou a mais de uma delas. Alguns destes tipos de variagoes
possiveis dos fendmenos psiquicos ja foi apresentado de alguma maneira nos exemplos
anteriores. Agora buscaremos conferir alguma sistematica destes.

Quanto a génese dos fendmenos psiquicos, gostaria de descrever uma escala,
que poderiamos imaginar, variasse em uma espécie de gradiente. Sendo que por génese
queremos destacar em um dos extremos, as sensagoes puramente somatologicas, e, no
extremo, as sensacOes puramente psicoldgicas. Como exemplos de sensagdes que
variam neste espectro, podemos tomar a sensagdo tatil como aquela que maior
somatogénese comporta, e, no outro extremo, uma fantasia auditiva, como exemplar das
sensacOes que maior dificuldade apresentam na sua identificacdio com correlatos do
mundo sensivel. Esta escala, portanto, da génese das sensacOes, poderiamos
transitoriamente chamar de grau de psicogenia.

Outra forma de categorizarmos os fendmenos psiquicos, e em especial sua
relacdao com a volicdo, seria entre seu grau de passividade ou agéncia, ou seja, em qual
medida uma sensacdo ou emocdo é experienciada na forma de sua passagem do
ndo-consciente para o consciente. Em outros termos, esta escala poderia ser descrita
entre seu grau de “passividade” até o outro extremo, que seria o grau de “agéncia” ou
“atividade”. Assim compreendido, poderiamos classificar alguns tipos de emocdes
como totalmente passivas, tais como o medo ou a tristeza, até outros graus mais
complexos de emocgoes, como saudade ou ansiedade, as quais possuem, entre outras
caracteristicas, maior grau de agenciamento, ou seja, de uma participagdo consciente
dos elementos que influenciam tais emogoes. O mesmo grau de agenciamento podemos
supor na diferenca entre sensacdes somatologicas das psicolégicas, porém em outro
nivel, pois nem toda sensacdo puramente somatologica possui um grau de agenciamento

baixo (muito embora estas sejam predominantes). O mesmo poderiamos supor para as



167

sensagOes com maior grau de psicogenia. Elas podem ndo possuir um auto grau de
agenciamento, ja que sensacoes psicogénicas intrusivas, como aquelas fantasiadas sem
um grau de agéncia elevado, sdo também possiveis. Desta forma, propomos uma escala
que poderiamos chamar de grau de agéncia dos fendmenos psiquicos.

Poderiamos supor igualmente uma escala dos fendmenos psiquicos em relacao
a sua ocupacao do “espago” da consciéncia. A variagdo destes fendmenos, segundo esta
escala, seria medida através da capacidade que determinado fenémeno psiquico “ocupa”
ou ndo do fluxo da consciéncia, a ponto, inclusive, de diminuir a presenca e/ou
intensidade de outros fendmenos psiquicos. Como exemplo tipico poderiamos supor a
capacidade de concentracdo em uma determinada tarefa que impede ou diminui em
muito a capacidade de perceber sensagdes ou mesmo tomar consciéncia de sentimentos.
Poderiamos supor alguém que, ao ter sua consciéncia quase que completamente
ocupada pela tarefa de ler algum texto (e estar, portanto, reproduzindo dentro do seu
ego psiquico aqueles fendmenos psiquicos relacionados com os significantes e
significados tipicos desta categoria), diminui a capacidade de tomar consciéncia de
sensacOes auditivas e ndo percebe quando sua esposa o chama para o jantar.
Poderiamos, portanto, supor certo grau de ocupacdo da consciéncia, tomando como
analogo a ideia de que seja possivel “medir” o espago consciencial em graus de
ocupacao deste. O denominaremos, portanto, por falta de outra melhor palavra, de
“volume consciencial”.

Apesar de serem possiveis tantas outras escalas e tantas outras formas de
classificar os fendomenos psiquicos, para além de suas categorias, e correlacionando
cada uma delas, o que buscamos propor foi o inicio de uma sistematizagao que pudesse
oferecer uma andlise transversal as categorias anteriormente elencadas (percepcao,
sentimento e pensamento) e as multiplas formas como estas poderiam se organizar.
Deixamos, abaixo, a sugestdao de organizacdo destas escalas, sem nenhuma pretensao de

esgotar as possibilidades de suas descrigdes:



168

Tabela 2. Descricdo Especifica das Categorias Psiquicas Primarias

Escalas psiquicas

Categorias Psiquicas

Exemplos inferiores

Exemplos superiores

Grau de Psicogenia Percepcao, Sensacdo de dor Toque
Sentimento Sentimento de medo | Saudade
Pensamento Leitura Elaboracdo

conceitual

Grau de Agéncia Percepcao Fantasiar um ruido Degustar
Sentimento Paixdo Amar
Pensamento Intrusivos Célculo

Grau de Volume Percepcao Sensacdo das roupas | Sensacdo de dor

Consciencial Sentimento Ansiedade Paixao
Pensamento Meditacao Intrusivos

Como dito acima, sdo apenas alguns exemplares de variacOes escalares

possiveis dos fenomenos psiquicos, que o presente trabalho ndo buscou esgotar. Ao

contrario, o presente trabalho tem como objetivo langar as discussdes de ordem

filoséficas e de organizacdao do proprio campo do que poderia vir a ser a Psicologia

Teorica de base fenomenolégica. O que foi dito na maior parte deste capitulo disse

respeito a exemplos do que deveria ter se tornado uma Psicologia Tedrica de bases

fenomenoldgicas. Para muito além de tracar conhecimentos fenomenol6gicos sobre os

tipos de vivéncias e experiéncias, uma Psicologia Teorica buscara tracar categorias

universais e eidéticas que, uma vez adequadamente estabelecidas, poderiam suprir os

anseios pessoais do fil6sofo Edmund Husserl em ver sua filosofia sendo aplicada na

fundamentacdao de uma ciéncia que ela considerava fundacional para o proprio futuro

das Ciéncias do Espirito em geral.




169

CONCLUSAO

De tudo o que foi dito neste trabalho, ndo nos resta nenhuma duavida de que
Husserl, o fundador da Fenomenologia, propds que sua filosofia pudesse vir a
fundamentar epistemologicamente a Psicologia, enquanto ciéncia do espirito, e, mais
ainda, enquanto ciéncia paradigmatica para todas as demais ciéncias do espirito.

A partir dai, fica-nos facil observar que nossa primeira hipdtese levantada, a
saber, a de que a Fenomenologia se constitui como uma resposta critica a “elevacao” da
Psicologia, de filosofia a ciéncia, fica claramente comprovada, e em diversos niveis. A
Fenomenologia ndo apenas esteve presente no mesmo contexto histérico e académico
que o surgimento da Psicologia Experimental, e portanto, Cientifica. A Fenomenologia
foi uma reacdo direta as tentativas de se naturalizar a filosofia, e em especial a Logica a
nova ciéncia psiquica.

Foi possivel depreender das leituras das Investigacdes Logicas, por exemplo, e
a luz dos demais excertos escolhidos, que todo esforco inicial de Husserl,
principalmente nas primeiras duas décadas do século XX, tinham como objetivos 1)
impedir que a Psicologia pudesse seguir adotando o modelo das ciéncias naturais e 2)
fundamentar a Psicologia por meio do uso do ontologia e da metodologia proposta por
sua Fenomenologia. Nos textos que se seguiram, diversos excertos demonstraram nossa
hipétese de que a Fenomenologia husserliana tinha como objetivo declarado e explicito
a fundamentacao filoséfica, metodoldgica e tedrica da Psicologia, enquanto uma ciéncia
paradigmatica no que tange a fundamentacao de todas as demais ciéncias do espirito.

Contudo, quanto a nossa segunda hipotese, cremos que ndo seja possivel
afirmar que toda a Fenomenologia é ela uma Psicologia Teérica. Pelo simples fato de
que héa toda uma discussao de fundamentacdo de todo o conhecimento, a partir das
descricOes da prdpria logica pura, e suas correlagdes com o ego transcendental que
impedem que a Fenomenologia seja reduzia a apenas a Psicologia. Contudo, podemos
supor uma solucdo intermediaria, qual seja, de que toda a Fenomenologia pode ser
aplicada diretamente na fundamentacdo da Psicologia enquanto ciéncia, desde as
discussdes transcendentais sobre a fundamentacdo das ciéncias a partir da logica pura,
até as descricdes pormenorizadas dos varios tipos de vivéncias e atos da consciéncia.
Dai decorre que, todos aqueles psicologos que se interessam por uma adequada
fundamentacdo das ciéncia psicolégica, podem encontrar na Fenomenologia toda a

base, filoséfica, epistémica, ontolégica e metodologica necessaria para a correta



170

fundamentacdo desta ciéncia. A Fenomenologia tem a oferecer a Psicologia a
possibilidade da descricdo detalhada e analitica de toda a sorte de categorias e, portanto,
ontologias necessarias a evidenciacdo e descri¢ao dos tipos vivéncias e experiéncias.

Dito isso, queremos ressaltar que existe a urgente necessidade de que muitos
maiores estudos voltados a descricdo fenomenoldgica das vivéncias e das categorias
psiquicas da experiéncia possam ser desenvolvidos de maneira organica e altamente
unificada. Se torna igualmente necessario que haja uma adequada organizacdo do
campo de estudo da Fenomenologia e dos seus estudos filoséficos de forma que possam
contribuir diretamente para a fundamentacdo e a categorizacdo de toda uma ciéncia
psicologica, bem como das demais ciéncias do Espirito. H& muitos trabalhos
desenvolvidos no sentido de conferir substratos importantissimos ao conhecimento das
realidades psiquicas, que ficam alheios aos proprios psicélogos, seja por falta de acesso
desses ao que é produzido no ambito filoséfico, seja porque ndo é de interesse aos
proprios filosofos impulsionar o desenvolvimento de uma ciéncia que, como o proprio
fundador da Fenomenologia colocou, retine todas as condi¢des de levar a cabo o projeto
da Fenomenologia.

Concluimos, pois, compreendendo que o objetivo propriamente filoséfico da
Fenomenologia, enquanto Filosofia primeira, é o de fundamentar e organizar
formalmente e intuitivamente os tipos com que se descreve e compreende o mundo e
suas multiplas formas de aparicdo; e que a tarefa do psicélogo fenomenologico é a de
organizar, a partir da Fenomenologia, todo o campo teorético da Psicologia enquanto
ciéncia, a comegar da elaboracdo de uma Psicologia Teorica.

A Psicologia Tedrica é um campo que necessita ser (re)descoberto por aqueles
psicologos interessados em fundamentar rigorosamente a ciéncia psicolégica. O campo
necessita de descricoes e conceituacoes que ndao esbarram em axiomas ou crencas
infundados, ou que dependam exclusivamente de afei¢des pessoais, como se vé no que
tange a tipos de teorias psicoldgicas que, quando muito, refletem apenas identificacGes
pessoais e raramente escolhas conscientes e teoricamente embasadas. A ciéncia
psicolégica necessita urgentemente de pessoas capazes de se dedicarem a fundamentar e
refletir sobre a organizacdo tedrica deste campo de estudo. Tal qual a Fisica possui seu
correlato tedrico, suas categorizacOes eidéticas que, inclusive, impulsionam novas
descobertas naquela area; também a Psicologia, mais do que nunca, necessita de ter um

campo unificado no que se refere a compreensao das categorias universais do psiquico.



171

Portanto, neste sentido, defendemos uma continuidade das reflexdes sobre a
Fenomenologia e as possibilidades que a aquisicdo de seus conceitos permite. A
Fenomenologia ndo se restringe a um campo especifico de atuagdo pratica e/ou clinica.
Tao pouco se resume a uma aplicacio metodoldgica de investigacdo dos fendmenos
psiquicos. Entender a Fenomenologia e sua potencialidade apenas a partir destas
aplicacOes seria andlogo a usar uma pepita de ouro ou um grande diamante bruto como
peso de papel. A Fenomenologia, em especial a Fenomenologia de Edmund Husserl,
precisa ser redescoberta, e o possibilidade da fundamentacdo da Psicologia e de todas as
ciéncias do Espirito a partir de uma ciéncia apoditica, como a Psicologia
Fenomenolégica esta mais proxima e necessaria do que nunca. Espero que este trabalho
possa ter contribuido, se ndo em pavimentar o projeto, a0 menos em instigar outros
estudiosos que o consigam trilhar e desenvolver, pelo bem da Psicologia e pelo zelo a

verdade que tanto inspirou o fil6sofo Edmund Husserl.



172

REFERENCIAL BIBLIOGRAFICO

Araujo, S. F. (2013). O Manifesto dos filosofos alemdes contra a psicologia
experimental: introducgdo, traducdo e comentdrios. Estudos e Pesquisas em
Psicologia, 13(1). https://doi.org/10.12957/epp.2013.7937

Aragjo, S. F. (2010). O projeto de uma psicologia cientifica em Wilhelm Wundt:
uma nova interpretacao. Juiz de Fora: Editora UFJF.

Araujo, S. F. (2009a). Wilhelm Wundt e a fundacdo do primeiro centro internacional de
formacao de psicologos. Temas em Psicologia, 17(1), 9-14.

Araujo, S. F. (2009b). Uma visdo panoramica da psicologia cientifica de Wilhelm
Wundt. Scientiae Studia, 7(2), 209-220.
https://doi.org/10.1590/S1678-31662009000200003

Beavers, A. F. (2009). The Phenomenological Mind: An Introduction to Philosophy
of Mind and Cognitive Science. In Philosophical Psychology (Vol. 22, Issue
4). https://doi.org/10.1080/09515080903157932

Bell, M. (2005). The German Tradition of Psychology in Literature and Thought,
1700-1840. Cambridge: Cambridge University Press.

Bertone, G., & Hooper, D. (2018). History of dark matter. Reviews of Modern
Physics, 90(4). doi:10.1103/revmodphys.90.045002.

Brentano, F. (1935). Psicologia desde un punto de vista empirico. Madrid: Revista de
Occidente.

Castafon, G. A. (2013). Filosofia da psicologia: uma taxonomia. In: S. F. Araujo
(2012), Histdria e filosofia da psicologia: perspectivas contemporaneas. (pp.
187-221). Juiz de Fora: Universidade Federal de Juiz de Fora.

Castafion, G. A. (2009). Psicologia como ciéncia moderna: vetos historicos e status
atual. Temas em Psicologia, Ribeirdo Preto, v.17, n.1, p. 21-36. Disponivel em
<http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-389X200
9000100004&Ing=pt&nrm=iso>.

Cormanich, E. L. (2017). O conceito de psicologia fenomenolégica na Husserliana
IX e suas implicacoes para a psicologia. [Dissertacdo de Mestrado, Programa
de Pés-Graduacdo em Psicologia, Universidade Federal de Juiz de Fora]
Repositério Institucional: UFJF.
https://repositorio.ufjf.br/jspui/handle/ufjf/5663

DeCastro, T. G. de, & Gomes, W. B. (2011). Movimento fenomenoldgico: controvérsias
e perspectivas na pesquisa psicologica. Psicologia: Teoria e Pesquisa, 27(2),
233-240. https://doi.org/10.1590/s0102-37722011000200014

Dilthey, W. (2008). Ideias acerca de uma psicologia descritiva e analitica. Covilha:
Lusosofia Press.

Cheung, F. M., & Mak, W. W. S. (2018). Sociocultural factors in psychopathology. In
APA handbook of psychopathology: Psychopathology: Understanding,



173

assessing, and treating adult mental disorders, Vol. 1 (pp. 127-147). American
Psychological Association. https://doi.org/10.1037/0000064-006

Ebbinghaus, H. (1908). Psychologie. In: P. Hinneberg (ed.) Systematische
Philosophie (p. 173-247). Berlin: B. G. Teubner (Die Kultur der Gegenwart,
Teil I, Abt. VI).

Feest, U. (2012). Husserl’s Crisis as a crisis of psychology. Studies in History and
Philosophy of Science Part C :Studies in History and Philosophy of
Biological and Biomedical Sciences, 43(2), 493-503.
https://doi.org/10.1016/j.shpsc.2011.11.008

Feijoo, A., & Goto, T. (2016). E Possivel a Fenomenologia de Husserl como Método de
Pesquisa em Psicologia?. Psicologia em Pesquisa, 32(4), 1-9.

Fernandez, A. V. (2017). Phenomenology and the crisis of contemporary psychiatry:
Contingency, naturalism, and classification. Dissertation Abstracts
International Section A: Humanities and Social Sciences, 78(2-A(E)).
http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=psyh&AN=2017-0105
7-255&site=ehost-live

Fréchette, G. (2019). The Origins of Phenomenology in Austro-German Philosophy.
In A Companion to Nineteenth-Century Philosophy.
https://doi.org/10.1002/9781119210054.ch16

Gallagher, S., & Zahavi, D. (2007). The Phenomenological Mind: An Introduction to
Philosophy of Mind and Cognitive Science (1st ed.). Routledge

Giorgi, A., & Sousa, D. (2010). Método Fenomenoldgico de Investigacao em
Psicologia. Fim de Século.

Golomb, J. (1976). Psychology from the Phenomenological Standpoint of Husserl.
Philosophy = and  Phenomenological = Research, 36(4), 451-471.
http://links.jstor.org/sici?sici=0031-8205%28197606%2936%3A4%3C451%3
APFTPSO%3E2.0.CO%3B2-F Philosophy

Gracia, J. (1992), Philosophy and its History: Issues in Philosophical
Historiography, State University of New York Press, Albany, N.Y.

Gundlach, H. (2012). A Psicologia como ciéncia e como disciplina: o caso da
Alemanha. In: de Freitas Araujo, S. (Ed. e Trad.) Histéria e filosofia da
psicologia: perspectivas contemporaneas.. Editora da UFJF.

Gundlach H. (2006). Psychology as science and as disciplina: the case of Germany.
Physis Revista Internazionale Di Storia Della Scienza, 43(1-2), 61-89.

Hatfield, G. (1994). Psychology as a Natural Science in the Eighteenth Century.
Revue de Synthese, 115(3—4), 375-391. https://doi.org/10.1007/BF03181250

Holanda, A. (2009). Fenomenologia e Psicologia: didlogos e interlocu¢des. Revista Da
Abordagem Gestaltica, 15(2), 87-92.

Husserl, E. (2022). Philosophie als strenge Wissenschaft (Vol. 16, Issue 1).



174

Husserl, E. (2015). Investigacoes Légicas para a Fenomenologia e a Teoria do
Conhecimento. Rio de Janeiro: Forense Universitaria.

Husserl, E. (2014a). Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia
fenomenoléogica (M. Suzuki, Trad.). 5* Ed. Aparecida: Ed. Ideias e Letras.
(Obra originalmente publicada em 1911)

Husserl, E. (2014b). Investigacoes Logicas (Primeiro Volume): Prolegomenos a
Logica Pura. (Diogo Ferrer, Trad.). Forense Universitaria: Rio de Janeiro.

Husserl, E. (2013). Meditacoes Cartesianas e Conferéncias de Paris. P. S. Alves(
Trad.). Forense Universitaria: Rio de Janeiro.

Husserl, E. (2012). A Crise das Ciéncias Européias e a Fenomenologia
Transcendental: Uma introducao a Filosofia Fenomenolégica (P. M. S.
Alves, Trad.). Rio de Janeiro: Ed. Forense Universitaria (Obra originalmente
publicada em 1954).

Husserl, E. (2008). A crise da Humanidade Europeia e a Filosofia (P. M. S. Alves,
trans.). In Universistas Olisiponensis. Lusosofia Press.

Husserl, E. (2007). La filosofia como ciencia estricta (E. Tabernig, Trad.). Buenos
Aires: Ed. Terramar. (Obra originalmente publicada em 1911)

Husserl, E. (2002). Philosophy as Rigorous Science. In The New Yearbook for
Phenomenology and Phenomenological Philosophy II (pp. 249-295).

Husserl, E. (2001). Psychologie Phénoménologique: 1925-1928 (P. Cabestan, trad.).
Paris: Vrin.

Husserl, E. (1980). Phenomenology and the Foundations of the Sciences - Third
Book: Ideias pertaining to a Phenomenology and to a Phenomenological
Philesophy (T. E. Klein & W. E. Pohl, trans.).Martinus Nijhoff Publischers:
The Hague.

Husserl, E. (1988). Investigacoes légicas: sexta investigacdo (elementos de uma
elucidacao fenomenolégica do conhecimento). (Z. Loparic, trad.). Sdo Paulo:
Ed. Nova Cultural.

Husserl, E. (1977); Phenomenological Psychology: Lectures, Summer Semester
1925 (John Scanlon, trad.). Den Haag: Martinus Nijhof.

Husserl, E. (1957). Dilthey-Husserl :en torno a la Filosofia como cienciaestricta y al
alcance del historicismo : correspondencia entre Dilthey y Husserl de 29
junio, 5/6 julio y 10 julio de 1911. Rev. de Filosofia da Universidade de Costa
Rica 1(2), 1957, 101-124.

Hutcheson, P. (1981). Solipsistic and Intersubjective Phenomenology. Human
Studies, 178(4), 165-178.

Hume, D. (2000). Tratado da Natureza Humana. (D. Danowski, trad.). Sdo Paulo: Ed.
Unesp. (Obra originalmente publicada em 1739).



175

Inwood, M. J. (1996). The Cambridge Companion to Husserl. In International
Philosophical Quarterly (Vol. 36, Issue 4, pp. 490-492).
https://doi.org/10.5840/ipq199636449

Kant, I. (1972). Immanuel Kant: Werke / Der Streit der Fakultdten. Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht. Berlin, Germany: De Gruyter.

Kitchen, M. (2013). Historia da Alemanha moderna de 1800 aos dias de hoje (C. G.
Duarte (trad.); 1a). Sdo Paulo: Editora Cultrix.

Kinzel, K. (2018). Inner experience and articulation: Wilhelm Dilthey’s foundational
project and the charge of psychologism. Hopos, 8(2), 347-375.
https://doi.org/10.1086/698696

Kockelmans. J. J. (1987). Husserl's Original View on Phenomenological Psychology.
Joseph J. Kockelmans. In. J. J. Kockelmans (Ed.) Phenomenological
Psychology (Phenoemenologica; 103) (pp. 3-29). Dordrecht: Martinus Nijhoff.

Kusch, M. (1995). Psychologism: A Case Study in the Sociology of Philosophical
Knowledge. In: Philosophy and Phenomenological Research (Vol. 57, Numero
4). Rout. https://doi.org/10.2307/2953815

Lipps, T. (1880), ‘Die Aufgabe der Erkenntnistheorie und die Wundt’sche Logik I,
Philosophische Monatshefte 16:529-39.

Lyotard, J. (2008). A Fenomenologia. Lisboa: EdicGes 70.

Martin, J. S. (2020). The relation between phenomenology and psychology as the
driving force of Husserl’s transcendental phenomenology. Phenomenology,
Humanities and Sciences, (1-2), 206-218.

Meleau-Ponty, M. (1973). Ciéncias do Homem e Fenomenologia. (S. T. Muchail,
trad.). Saraiva: Sao Paulo.

Moran, D. (1999). Introduction to Phenomenology. Routledge.

Ostling, J. (2020). Humboldt’s University: The History and Topicality of a German
Tradition. In L. Engwall (Org.), Missions of Universities : Past, Present,
Future (p. 63—-80). Springer International Publishing.

Porta, M. A. G. (2013). Edmund Husserl: psicologismo, psicologia e fenomenologia.
Sdo Paulo: Ed. Loyola.

Peres, S. P. (2014). O Desenvolvimento do Projeto de uma Psicologia Fenomenologica
em Husserl. Psicologia em Pesquisa. 8 (2), 221-229.

Raffaelli, R. (2004). Husserl e a Psicologia. Estudos de Psicologia, 9(2), 211-215.

Sacrini, M. (2018). A Cientificidade na Fenomenologia de Husserl. Sao Paulo:
Edicoes Loyola.

Steiner, L. (2015). Education. In M. N. Forster & K. Gjesdal (Orgs.), The Oxford
Handbook of Germany Philosophy in the Nineteenth Century (1st ed). Oxford
University Press.



176

Tatossian, A. (1997). Psychiatrie phénomenologique. Paris: Acanthe.

Tourinho, D. (2014). Li¢des fundamentais de Husserl em Prolegdmenos. Problemata,
5(1), 130-148. https://doi.org/10.7443/problemata.v5i1.19122

Spiegelberg, H. (1960). The Phenomenological Movement: A historical introduction
(Vol. 5, Ser. Pheanomenologica). Springer Netherlands Imprint : Springer.

Zahavi, D. (2004). Phenomenology and the project of naturalization.
Phenomenology @ and the  Cognitive Sciences, 3, 331-347.
https://doi.org/10.1023/B:PHEN.0000048935.94012.4e

Zahavi, D. (2003). Husser!l’s Phenomenology. Stanford University Press.

Zahavi, D. (2001). Husserl and Transcendental Intersubjectivity: A response to the
Linguistic-Pragmatic Critique (E. A. Behnke (trans.)). Ohio University
Press.



