
UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA

FACULDADE DE SERVIÇO SOCIAL

DEPARTAMENTO DE POLÍTICA DE AÇÃO DO SERVIÇO SOCIAL

Italo Fraga Machado

O samba como expressão da cultura negra e da luta antirracista:

apontamentos sobre a construção do nacional-popular no Brasil

Juiz de Fora

2025



Italo Fraga Machado

O samba como expressão da cultura negra e da luta antirracista:

apontamentos sobre a construção do nacional-popular no Brasil

Trabalho de Conclusão de Curso
apresentado a Faculdade de Serviço Social
da Universidade Federal de Juiz de Fora
como requisito parcial a obtenção do título de
Bacharel em Serviço Social.

Orientador: Prof. Dr. Bruno Bruziguessi Bueno

Juiz de Fora

2025











ITALO FRAGA MACHADO

O SAMBA COMO EXPRESSÃO DA CULTURA NEGRA E DA LUTA

ANTIRRACISTA: APONTAMENTOS SOBRE A CONSTRUÇÃO DO NACIONAL-

POPULAR NO BRASIL

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Departamento de Política de Ação

do Serviço Social, como requisito para obtenção de grau de Bacharel em Serviço

Social, na Faculdade de Serviço Social da Universidade Federal de Juiz de Fora.

Orientador(a): ______________________________

Trabalho de Conclusão de Curso aprovado em , por

banca composta pelos seguintes membros:

________________________________________ (assinar)

Prof. Dr. Bruno Bruziguessi Bueno

________________________________________ (assinar)

Prof. Dra. Mônica Aparecida Grossi Rodrigues

________________________________________ (assinar)

Prof. Ma. Jéssica Ribeiro Duboc

Nota: _____

Juiz de Fora

2025



AGRADECIMENTOS

Concluir este trabalho representa mais do que o encerramento de um ciclo

acadêmico: simboliza o atravessamento de uma trajetória marcada por desafios

concretos, contradições pessoais, resistências cotidianas e um processo intenso de

amadurecimento intelectual, político, afetivo e emocional. Estar em uma universidade

pública, gratuita e de qualidade é, por si só, uma conquista coletiva, que carrega o

esforço de muitas vidas e histórias. Ter chegado até aqui, portanto, não é apenas

resultado de um empenho individual, mas de uma rede de afetos, apoios e

compromissos que me sustentaram ao longo desta caminhada.

Em primeiro lugar, agradeço à minha família, cujas mãos estendidas me

sustentaram nos momentos de cansaço e incerteza. Em meio às dificuldades e

renúncias, vocês foram presença firme e amorosa. De modo muito especial, agradeço

à minha mãe, Jussara, e ao meu padrasto, Gutemberg, pelo apoio incondicional; ao

meu irmão, Ivan, e ao meu pai, Fernando, pela força e incentivo; às minhas avós, Lia

e Marina, e à minha tia Vilma, por todo o cuidado e acolhimento ao longo do tempo.

Dedico, com carinho e saudade, esta conquista também à memória do meu avô (vô

Zé) e da minha avó de coração, Sonia.

Aos meus amigos e amigas, que compartilharam comigo a dureza e a beleza

da vida universitária, deixo minha mais profunda gratidão. Vocês foram abrigo, respiro

e força nas horas difíceis, e também riso, companhia e celebração nos momentos de

alegria. Em especial, agradeço a Matheus, Isabela, Samuel, Érica, Pedro, Ana Clara,

Jacqueline e Denise, por construírem, comigo, memórias que levarei para sempre.

Ao meu orientador, agradeço pela generosidade com que acolheu este

trabalho, pela escuta comprometida e pelas contribuições sempre cuidadosas. Sua

orientação foi essencial para o amadurecimento deste percurso e para a consolidação

do pensamento que aqui se apresenta.

Aos professores e professoras que fizeram parte da minha formação, minha

sincera gratidão. Cada aula, cada leitura, cada debate contribuiu para o

desenvolvimento de uma postura crítica e ética diante do mundo.

Por fim, agradeço a todas as pessoas que, direta ou indiretamente, participaram

desta caminhada. A cada um e cada uma, meu mais profundo e sincero obrigado.



Agoniza mas não morre (Nelson Sargento)

Samba,

Agoniza mas não morre,

Alguém sempre te socorre,

Antes do suspiro derradeiro.

Samba,

Negro, forte, destemido,

Foi duramente perseguido,

Na esquina, no botequim, no terreiro.

Samba,

Inocente, pé-no-chão,

A fidalguia do salão,

Te abraçou, te envolveu,

Mudaram toda a sua estrutura,

Te impuseram outra cultura,

E você não percebeu,

Mudaram toda a sua estrutura,

Te impuseram outra cultura,

E você não percebeu.

Samba,

Agoniza mas não morre,

Alguém sempre te socorre,

Antes do suspiro derradeiro.



RESUMO

Este trabalho parte de uma análise crítica da cultura a partir da realidade

histórica e social brasileira, com ênfase nos processos de exclusão e marginalização

da população negra e de suas expressões culturais. Ao reconhecer o papel

estruturante do racismo na conformação da sociedade brasileira, busca-se tensionar

as narrativas conciliatórias que sustentam o mito da democracia racial, evidenciando

as formas históricas de resistência negra que se manifestam, de maneira decisiva, no

campo cultural. Nesse sentido, o estudo toma o samba como objeto analítico central,

compreendendo-o não apenas como uma prática artística, mas como uma expressão

enraizada nas experiências de luta e organização da classe trabalhadora negra. Ao

abordar o samba como forma de elaboração simbólica e instrumento político, destaca-

se sua potência enquanto veículo de articulação coletiva e de afirmação de um projeto

cultural enraizado nas vivências populares. A pesquisa evidencia, ainda, a

necessidade de compreender essas expressões culturais como componentes

essenciais na formulação de uma perspectiva nacional-popular orientada à superação

das estruturas excludentes que historicamente marcaram o desenvolvimento

brasileiro. Para tanto, ressalta-se o papel estratégico dos intelectuais comprometidos

com os interesses das classes subalternas. Ao articular cultura, resistência e

construção de hegemonia, o trabalho sustenta que uma cultura nacional-popular

efetivamente emancipadora deve incorporar a luta antirracista como dimensão

constitutiva e inegociável de sua formulação política e simbólica.

Palavras-chave: cultura; nacional-popular; samba; luta antirracista.



RESUMEN

Este trabajo parte de un análisis crítico de la cultura a partir de la realidad

histórica y social brasileña, con énfasis en los procesos de exclusión y marginación

de la población negra y sus expresiones culturales. Al reconocer el papel estructurante

del racismo en la conformación de la sociedad brasileña, se busca tensionar las

narrativas conciliadoras que sustentan el mito de la democracia racial, evidenciando

las formas históricas de resistencia negra que se manifiestan, de manera decisiva, en

el ámbito cultural. En este sentido, el estudio toma al samba como objeto analítico

central, entendiéndolo no solo como una práctica artística, sino también como una

expresión enraizada en las experiencias de lucha y organización de la clase

trabajadora negra. Al abordar el samba como forma de elaboración simbólica y

herramienta política, se destaca su potencial como vehículo de articulación colectiva

y de afirmación de un proyecto cultural vinculado a las vivencias populares. La

investigación también evidencia la necesidad de comprender estas expresiones

culturales como componentes esenciales en la formulación de una perspectiva

nacional-popular orientada a la superación de las estructuras excluyentes que han

marcado históricamente el desarrollo brasileño. Para ello, se subraya el papel

estratégico de los intelectuales comprometidos con los intereses de las clases

subalternas. Al articular cultura, resistencia y construcción de hegemonía, el trabajo

sostiene que una cultura nacional-popular verdaderamente emancipadora debe

incorporar la lucha antirracista como una dimensión constitutiva e innegociable de su

formulación política y simbólica.

Palabras-clave: cultura; nacional-popular; samba; lucha antirracista.



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO .............................................................................................. 8

1 O CONCEITO DE CULTURA ....................................................................... 11

1.1 CULTURA E MARXISMO ....................................................................... 11

1.2 CULTURA E O NACIONAL-POPULAR EM GRAMSCI .......................... 19

2 CULTURA E QUESTÃO RACIAL NA FORMAÇÃO SOCIAL BRASILEIRA

........................................................................................................................ 31

2.1 ASPECTOS DA FORMAÇÃO SOCIAL BRASILEIRA ............................. 31

2.2 ESTADO E SOCIEDADE NO BRASIL DO SÉCULO XX

................................................................................................................. 44

2.3 O RACISMO NA SOCIEDADE BRASILEIRA ......................................... 55

3 O SAMBA NO PROCESSO DE CONSTRUÇÃO DE UMA PERSPECTIVA

NACIONAL-POPULAR NO BRASIL ............................................................ 59

3.1 RESISTÊNCIA E LUTA ANTIRRACISTA ............................................... 59

3.2 EXPRESSÕES DA CULTURA NEGRA .................................................. 65

3.3 SAMBA: CULTURA E RESISTÊNCIA..................................................... 70

3.4 SAMBA, LUTA ANTIRRACISTA E A CONSTRUÇÃO DO NACIONAL

POPULAR ............................................................................................... 75

CONSIDERAÇÕES FINAIS .......................................................................... 82

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................. 86



8

INTRODUÇÃO

Na atualidade, diante da ofensiva conservadora e de ideias fascistizantes na

sociedade brasileira, é urgente as discussões acerca da questão racial em nosso país.

Mesmo após 137 anos de abolição da escravização é perceptível a persistência no

ataque à população negra, que desde a colonização e a chegada dos primeiros navios

negreiros em solo nacional, tiveram que encontrar formas de resistir e de lutar. Diante

deste fato, podemos encontrar nas expressões culturais da população negra essa

forma de resistência e luta que envolve diretamente a preservação da memória,

história e ancestralidade dessa população, elementos primordiais para a luta

antirracista na sociedade contemporânea.

A proposta de investigar a cultura surge, principalmente, a partir das

experiências acadêmicas adquiridas até o momento, através das diversas disciplinas

da graduação em Serviço Social, como Classes e Movimentos Sociais, Pensamento

Social e Oficina de Trabalho Profissional. Tais disciplinas contribuíram de forma

significativa para a compreensão acerca da temática em nossa sociedade, pensando

a cultura como um real potencial para atingir e se comunicar com asmassas, enquanto

uma forma de transmitir valores, crenças, costumes, práticas, tradições e

conhecimentos, expresso na forma de agir, pensar e viver das pessoas. A cultura,

portanto, é um elemento essencial para a população negra, uma vez que a sua

herança ancestral foi sistematicamente apagada e distorcida ao longo da história,

como parte de um projeto de opressão

A escolha pela temática permitiu apreender a cultura como categoria

fundamental na análise das expressões da questão social. Nesse sentido, a

investigação aqui proposta caminha em consonância com o compromisso ético-

político da profissão com a luta antirracista e com a construção de uma sociedade

democrática e plural.

O objetivo central deste trabalho é compreender como o samba, enquanto

expressão da cultura negra no Brasil, contribui para a luta antirracista na

contemporaneidade. Busca-se, a partir disso, apontar como essa expressão cultural

pode ser incorporada à construção de uma perspectiva nacional-popular, que esteja

comprometido com um projeto de superação das desigualdades raciais, sociais e

culturais que marcam a formação social brasileira. Com esse propósito, a pesquisa se



9

estrutura como uma investigação bibliográfica, baseada em conceitos e formulações

desenvolvidos por diversos autores da tradição marxista, a fim de alcançar os

objetivos propostos.

No Capítulo I, realiza-se uma retomada teórica da concepção marxista de

cultura, evidenciando os principais marcos conceituais ao longo da história, desde o

Iluminismo até a formulação de uma perspectiva ancorada no materialismo histórico-

dialético. Depois, discutimos a concepção de cultura no pensamento do marxista

italiano Antonio Gramsci, dando ênfase ao conceito de nacional-popular.

No Capítulo II, busca-se analisar alguns fundamentos da formação social

brasileira, destacando elementos centrais como a colonização, a escravidão, o

latifúndio, a revolução burguesa e a conformação de um capitalismo dependente. O

foco recai sobre os impactos históricos na cultura, demonstrando como a transição da

escravidão para o capitalismo se utilizou do racismo para sua própria manutenção.

Ademais, busca-se destacar o papel dos intelectuais ao longo da formação social

brasileira, sendo este elemento fundamental para a compreensão do próprio

desenvolvimento da cultura brasileira.

A população negra, historicamente marginalizada e invisibilizada, segue sendo

alvo de um racismo estrutural que cumpre função ideológica e material dentro da

lógica capitalista. São examinados, ainda, os principais pilares ideológicos que

sustentaram essa cultura elitista e racista que se forma no Brasil, como: a

invisibilização do negro na literatura do século XIX; o racismo científico do final do

século XIX e início do século XX; a difusão do mito da “democracia racial” a partir da

obra de Gilberto Freyre na década de 1930; e as múltiplas expressões

contemporâneas do racismo. Para essa análise, são mobilizados autores críticos

como Octavio Ianni, Carlos Nelson Coutinho, Florestan Fernandes, Clóvis Moura,

intelectuais que ofereceram importantes contribuições para a denúncia das estruturas

racistas da sociedade brasileira.

Por fim, o Capítulo III é dedicado à análise do samba como manifestação da

cultura negra que articula resistência, identidade e pertencimento. Busca-se

evidenciar seu potencial como instrumento de mobilização política e como

componente central na conformação de uma cultura sob perspectiva nacional-popular,

orientada pelos interesses das classes subalternas. O samba, nesse sentido, é

compreendido não apenas como expressão estética, mas como prática social de



10

disputa pela hegemonia, capaz de conscientizar a classe trabalhadora no sentido de

tensionar as estruturas do racismo e da dominação de classe no Brasil.



11

CAPÍTULO 1 - O CONCEITO DE CULTURA

Este capítulo tem como objetivo explorar a complexidade que envolve a

construção histórica, política e teórica do conceito de cultura, evidenciando como esse

termo, longe de possuir um significado único ou estático, foi sendo ressignificado ao

longo do tempo em diferentes contextos sociais e correntes de pensamento. O

percurso proposto não busca apresentar definições excludentes, mas sim demonstrar

como os múltiplos sentidos atribuídos à cultura podem ser entendidos de maneira

complementar e dialética, revelando disputas em torno de sua apropriação e uso.

A ênfase na perspectiva marxista nos permite situar a cultura como um campo

de conflito e disputa ideológica entre as classes sociais, em que as camadas

dominantes buscam consolidar uma cultura hegemônica, enquanto as classes

populares resistem, criam e recriam formas culturais de disputar a hegemonia. Nessa

perspectiva, a cultura é um espaço estratégico na luta de classes, sendo ao mesmo

tempo produto e produtora de relações sociais.

Para compreender o desenvolvimento do conceito de cultura na tradição

marxista, tomaremos como referência a contribuição de Antonio Gramsci,

especialmente sua formulação em torno da noção de "nacional-popular". Ainda que

suas reflexões estejam ancoradas na realidade italiana, sua obra oferece ferramentas

teóricas potentes para analisarmos contextos diversos.

1.1 CULTURA E MARXISMO

Para entendermos o significado de cultura, recorremos aos escritos de

Raymond Williams (1979, 2007). O autor estabelece que “é impossível, portanto,

realizar uma análise cultural séria sem chegarmos a uma consciência do próprio

conceito: uma consciência que deve ser histórica” (Williams, 1979, p. 16), nesse

sentido, devemos considerar que o conceito de cultura é “costurado” ao longo da

história, não podendo ser visto como uma peça única, seus diversos significados não

são excludentes entre si, mas formam toda a complexidade que o termo foi adquirindo.

Na Europa feudal do século XIII o termo cultura desenvolveu-se a partir do

verbo em latim colere, que por sua vez representa uma gama de significados, entre

eles encontramos habitar, cultivar, proteger e honrar com veneração. Com o

desenvolvimento linguístico esses significados passaram a ser referidos por termos



12

próprios, como “habitar”, que passou a ser referido pelo termo colonus, que se tratava

da pessoa responsável pelo cuidado com a terra e depois por colony, vinculando-se

desta maneira ao sentido de colônia. Da mesma maneira, ocorre com “honrar com

veneração”, que passa pelo termo cultus e chega ao termo cult, vinculando-se ao

sentido de culto, em uma perspectiva de adoração. Entre os diversos significados de

colere encontramos, ainda, o de cultivar e proteger ou cuidar, essas são as palavras

que irão compor os principais significados de cultura até o século XVIII (Williams,

2007, p. 117-119).

Até o século XVI essa relação com o cuidado e cultivo referia-se a natureza, a

terra, a colheita e animais, tratando-se da extração de recursos para a sustentação da

vida humana. A partir deste século ocorre uma ampliação acerca da discussão

relacionada à cultura, onde ela passa a ganhar um significado mais abstrato e passa

a relacionar-se, também, com o próprio desenvolvimento humano, assumindo um

sentido de cultivo/cuidado das faculdades humanas. Baseado na obra de Williams,

Bezerra e Bruziguessi (2019, p. 200) evidenciam que

a partir da metade do século XVIII, tal significado passa a conviver com
um sentido figurado designado a cultura de uma faculdade humana,
isto é, o fato de que era possível trabalhar intelectualmente para
desenvolvê-la. É este sentido figurado que irá se impor no século XVIII
e que fará parte do vocabulário do Iluminismo, designando a
“formação”, a “educação do espírito humano”.

Ao se pensar no século XVIII não podemos permanecer afastados do contexto

histórico do período, fundamentalmente quando analisamos a progressão do

significado de cultura na língua francesa, que se desenvolveu conjuntamente com a

palavra civilização.

O século XVIII é marcado pelo avanço das ideias iluministas que traziam

consigo a busca por uma racionalidade que levaria a uma crítica aos valores herdados

do período feudal, principalmente em relação à religião. Rouanet (2002, p. 14) define

que “privados da luz da razão e submetidos à impostura religiosa, todos os homens

podiam ser considerados bárbaros”, revelando a crítica iluminista acerca da religião,

que seria considerada “a principal responsável pela paralisação da inteligência”

(Rouanet, 2002, p. 16).

Rouanet (2002, p. 14-19) trabalha o iluminismo a partir de três princípios

fundamentais que norteiam o projeto da modernidade, são eles: universalismo,

individualismo e autonomia. O universalismo parte da ideia de que todos os homens



13

são iguais, independente de fronteiras ou culturas, baseando-se em princípios

abrangentes apoiados na razão e observação, que pudessem levar todos os seres

humanos a uma condição de vida civilizada.

Já o individualismo significava que os indivíduos precisavam ser libertos de

uma matriz coletivista “mecânica”, marcada apenas por obrigações; deveriam ser

pensados enquanto uma “comunidade orgânica”. O individualismo seria o alicerce do

direito à felicidade, da autorrealização e da libertação dos vínculos cultivados como

“naturais”, sendo capaz de desenvolver juízo ético e político.

Ao se referir à autonomia, Rouanet (2002) a trabalha em três sentidos:

autonomia intelectual, que traz luz à razão, libertando-a de todo o preconceito, visando

uma ciência que substitui o “dogma pelo saber” (Rouanet, 2002, p. 16); autonomia

política que explicita a atuação do homem no espaço público, ela se desdobra em

duas vertentes, a primeira refere-se ao desenvolvimento de garantias que evitassem

ações arbitrárias do Estado e a segunda vertente pregava que o homem deveria

participar da formação do governo ou que ele mesmo fosse o governo; já a autonomia

econômica representa a ordem social onde todos pudessem satisfazer suas

necessidades.

Williams (1979, p. 19) chama atenção quanto a dois sentidos de civilização que

coexistem neste momento de desenvolvimento das ideias iluministas, o primeiro

refere-se a uma contraposição ao estado de “barbárie"; o segundo, trata-se de

civilização como progresso e desenvolvimento. No período iluminista, a cultura passa

a fazer referência ao desenvolvimento das faculdades humanas, condicionando a

formação de sujeitos cultos e civilizados. Os dois termos ocupavam o mesmo campo

semântico e relacionavam-se ao progresso da sociedade, neste sentido os indivíduos

cultos que transformariam as sociedades em civilizadas. Havia, então, o entendimento

de que somente os povos cultos eram civilizados, tudo o que não fosse civilizado era

considerado bárbaro, ou seja, eram pessoas sem cultura.

Apesar do desenvolvimento do termo cultura e civilização caminharem

conjuntamente, eles não são considerados sinônimos. De acordo comWilliams (1979,

p. 20) civilização e cultura “tinha o problemático sentido duplo de um estado realizado

e de um estado de desenvolvimento realizado”. Ainda no século XVIII a concepção de

cultura passa a ser problematizada, passa a existir um embate entre uma concepção

de cultura universalista, aos moldes do pensamento iluminista, focando no



14

desenvolvimento de uma cultura humana contrapondo-se a ideia de uma noção de

cultura particularista, que visa a diversidade cultural dos indivíduos.

Para compreender a noção particularista de cultura, Williams (1979; 2007) cita

o autor alemão Herder, que se opunha à ideia de uma cultura universalista que

culminaria em uma visão eurocêntrica de cultura. Herder, de acordo com Williams

(2007, p. 120), fundamenta a ideia de “culturas específicas e variáveis”, introduzindo

uma noção particularista que enfatizava as singularidades culturais de diferentes

povos. Para Williams (1979, p. 23), ainda em relação a Herder, era necessário

falar de “culturas”, e não de “cultura”, levando-se em conta a
variabilidade das forças que lhe davam forma. As interpretações
específicas que então ofereceu, em termos de povos e nações
“orgânicos” e contra o “universalismo externo” do iluminismo são
elementos do movimento romântico, que hoje têm pouco interesse
ativo, mas a ideia de um processo social fundamental que modela
“modos de vida” específicos e distintos é a origem efetiva do sentido
social comparativo de “cultura” e de seu plural, já agora necessário, de
“culturas”.

A cultura, da forma que foi apresentada, visava valorizar as culturas nacionais

e tradicionais, dessa forma, cada povo teria sua própria cultura, formada ao longo

tempo por meio de suas crenças, práticas e expressões artísticas. Com isso, ele

desafiava a noção de uma cultura universal, sugerindo que cada cultura deveria ser

entendida dentro de seus próprios termos e contextos históricos. Com Herder

podemos pensar que a cultura está intimamente vinculada ao modo de vida de um

povo, isto é, as suas práticas cotidianas, suas relações sociais e suas experiências

históricas. A cultura seria algo que se desenvolvia organicamente dentro de um povo,

sendo moldada pela língua, pelos costumes, crenças e outros elementos que

conferem uma identidade particular aos diferentes povos.

Por fim, podemos considerar a cultura como um elemento artístico ou, mais

especificamente, como uma produção simbólica e intelectual. Esse aspecto da cultura

é frequentemente associado a formas de expressão como música, literatura, cinema,

pintura, entre outras artes. Chauí (2000, p. 412-413) traz uma contribuição, neste

caso, para compreendermos a concepção de arte

como expressão e construção. A obra de arte não é pura receptividade
imitativa ou reprodutiva, nem pura criatividade espontânea e livre, mas
expressão de um sentido novo, escondido no mundo, e um processo
de construção do objeto artístico, em que o artista colabora com a
Natureza, luta com ela ou contra ela, separa-se dela ou volta a ela,



15

vence a resistência dela ou dobra-se às exigências dela. Essa
concepção corresponde ao momento da sociedade industrial, da
técnica transformada em tecnologia e da ciência como construção
rigorosa da realidade. A arte é trabalho da expressão que constrói um
sentido novo (a obra) e o institui como parte da cultura.

As artes como expressão, afirma Chauí (2000, p. 415), “transfiguram a

realidade para que tenhamos acesso verdadeiro a ela”. A partir do trecho apresentado,

pode-se concluir que, ao se perceber no mundo e cercado pelas relações sociais, o

artista se vê impelido a refletir sobre a sociedade, seja de maneira crítica, afirmativa

ou com o intuito de superá-la.

A partir das concepções anteriormente apresentadas, a cultura apresenta-se

em três sentidos modernos:

(i) o substantivo independente e abstrato que descreve um processo
de desenvolvimento intelectual, espiritual e estético, a partir do S18;
(ii) o substantivo independente, quer seja usado de modo geral ou
específico, indicando um modo particular de vida, quer seja de um
povo, um período, um grupo ou humanidade em geral, desde Herder
e Klemm; (iii) o substantivo independente e abstrato que descreve as
obras e as práticas da atividade intelectual e, particularmente, artística
(Williams, 2007, p. 121).

Como podemos observar, a cultura se apresenta de forma complexa quando

buscamos analisá-la e essa complexidade se aprofunda doravante a inserção de seus

diversos significados dentro de diferentes períodos históricos ou de sociabilidades

distintas. Como podemos compreender a partir de Williams (2007), a cultura, portanto,

não é algo fixo ou uniforme; ela é passível de transformação mediante as condições

materiais e sociais existentes dentro de um contexto histórico. Visto isso, para

aprofundar a compreensão em relação a cultura, devemos nos debruçar sobre como

a tradição marxista construiu uma concepção de cultura.

De acordo com Bezerra e Bruziguessi (2019), um elemento primordial para a

compreensão da cultura é o materialismo histórico, partindo da categoria trabalho, que

podemos apreender a partir de “A ideologia alemã”, de Marx e Engels. É nessa obra

que os autores estabelecem que a história humana é determinada pelas condições

materiais de produção e pelas relações de produção nas diferentes sociedades. Os

próprios indivíduos são conformados a partir de suas condições materiais de

existência, bem como as formas de consciência social são resultado da produção

material da vida, que se constitui por um processo histórico.



16

O desenvolvimento das forças produtivas e das relações de produção ocorre

como resultado da busca dos seres humanos por satisfazer suas necessidades

básicas. À medida que as necessidades se tornam mais complexas, as formas de sua

satisfação também evoluem. Em cada tempo histórico e em sociabilidades distintas

essas necessidades se modificam, ou seja, temos também uma modificação no que

é produzido e em como é produzido. Portanto, os diferentes modos de produção são

essenciais para compreender o desenvolvimento do intercâmbio entre os homens, a

conformação das sociedades e a conformação dos próprios indivíduos1.

O ser humano se constitui historicamente, enquanto ser social, a partir de sua

relação com a natureza e essa relação torna-se a base para o estabelecimento de sua

interação com outros homens. A existência humana é cada vez mais determinada e

influenciada pelas condições materiais da sociedade, especialmente pela forma como

a vida material é produzida. Significa, desta forma, que a maneira como as pessoas

vivem e se relacionam umas com as outras está profundamente vinculada à produção

material. Na sociedade capitalista, por exemplo, a organização do trabalho, a

propriedade dos meios de produção e as relações de classe desempenham um papel

crucial na formação das condições de vida dos homens, ou seja, a vida dos indivíduos

torna-se indissociável das condições materiais de produção. Para Bezerra e

Bruziguessi (2019, p. 205) temos que

o que funda o materialismo histórico é a certeza de que os indivíduos
são constituídos por suas condições materiais de produção. Na busca
da satisfação de suas necessidades, os homens produzem seus
próprios meios de existência. Assim, o que produzem e como
produzem são elementos-chave para a compreensão da sociabilidade
humana em diferentes tempos históricos. O modo de produção
constitui, dessa forma, o elemento fundador das sociedades e dos
próprios homens enquanto seres sociais.

Ainda mais,

os homens, ao contrário de outros animais, começam a produzir seus
meios de existência e, neste caminho, produzem indiretamente toda a
sua própria vida material. O que os indivíduos são, enquanto seres

1 As forças produtivas são compostas pelos meios de trabalho, pelos objetos de trabalho e pela força
de trabalho. As relações sociais de produção são determinadas pela propriedade dos meios de
produção, que, na sociedade capitalista, corresponde à forma de propriedade privada, gerando classes
antagônicas compostas pelos proprietários dos meios de produção e por aqueles que detêm somente
a propriedade da sua própria força de trabalho, e por isso precisa vendê-la aos proprietários dos meios
de produção para poder produzir. O modo de produção refere-se à articulação entre as forças
produtivas e as relações de produção (Netto; Braz, 2009, p. 58-60).



17

“viventes e conscientes”, depende das condições materiais da sua
produção.

Como já foi observado, não se pode alcançar tais esclarecimentos sem, antes,

destacar a relação entre o homem e a natureza por meio do trabalho, que tem como

objetivo a satisfação de suas necessidades e a garantia de sua sobrevivência.

Segundo Antunes (2009, p. 136-138), o trabalho, enquanto fundante do ser social,

onde ao transformar a natureza transforma, também, a si próprio, passa a ser

compreendido como um processo teleológico, ou seja, orientado por um fim

específico, que requer do ser humano um conhecimento prévio e adequado da

natureza para, dessa forma, poder identificar e atender às suas necessidades.

E, ao longo da história, as novas necessidades implicam em um envolvimento

cada vez mais coletivo no processo de sua satisfação, assim o trabalho vem

envolvendo um número maior de pessoas em seu processo de realização, com isso

ele torna-se um elemento ainda mais social. Essa dinâmica leva o ser humano a uma

maior interação com os próprios homens. A relação entre os indivíduos é amplificada

pelo desenvolvimento da divisão social do trabalho, que instrumentaliza a

necessidade de um trabalho mais coletivo e cooperativo.

A promoção desta inter-relação ocasiona a edificação da intersubjetividade,

que em um ciclo, intervém nos diferentes processos de trabalho. Antunes (2009) traz

um destaque para essa inter-relação entre os indivíduos, sendo um elemento

primordial para o surgimento do que ele denominou de práxis social interativa, onde

compreendemos que a atuação teleológica não se dá somente em relação a natureza,

mas também em relação aos outros seres sociais. Para Antunes (2009, p. 139)

nas formas mais desenvolvidas da práxis social, paralelamente a essa
relação homem-natureza desenvolvem-se inter-relações com outros
seres sociais, também com vistas à produção de valores de uso.
Emerge aqui a práxis social interativa, cujo objetivo é convencer outros
seres sociais a realizar determinado ato teleológico. Isso se dá porque
o fundamento das posições teleológicas intersubjetivas tem como
finalidade a ação entre seres sociais.

Assim, à medida que as necessidades humanas se tornam mais complexas e

as sociedades se desenvolvem, a produção assume um caráter coletivo, demandando

maior intercâmbio entre os indivíduos. Eles passam a produzir tanto com base em

condições preexistentes, quanto em novas formas geradas pelas necessidades

emergentes (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 206).



18

O trabalho é a base para o desenvolvimento da vida social da humanidade. Seu

desdobramento, refletido na produção material e nas relações produtivas, se

manifesta na formação da consciência social. O trabalho, dessa forma, é primordial

para pensarmos no surgimento da cultura, sendo ela caracterizada como uma

manifestação da consciência social (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 206). A cada

diferenciação histórica no mundo do trabalho e na vida material do homem,

considerando as diversificadas formas de propriedade, divisão do trabalho e modos

de produção, temos, também, o desenvolvimento e ampliação da consciência social

e, dessa forma, a promoção de expressões culturais distintas. Assim, é possível dizer

que

a produção de ideias, representações, da consciência, do universo
simbólico está, num primeiro momento, necessariamente ligada à
atividade material, está condicionada por um determinado
desenvolvimento das forças produtivas e das relações que a elas
correspondem (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 208).

É a partir das relações de produção que se constitui a base material e

econômica na qual se ergue uma superestrutura, esfera na qual se tem o

desenvolvimento da cultura. A cultura, manifestada nesta superestrutura, não deve

ser vista somente como um reflexo2 das relações de produção e forças produtivas, ela

é, também, um espaço de reflexão, de crítica, de lutas sociais e correlações de forças

que influem diretamente na produção da vida material.

A cultura seria, então, uma mediação das diferentes relações sociais
nas quais os sujeitos sociais estão envolvidos, ou seja, um processo
positivo e substancial, onde são produzidos significados e valores
compatíveis com e necessários para a produção material mais ampla.
Enquanto mediação, é possível compreender a cultura como algo
intrínseco a produção material, capaz de acompanhar e de
redirecionar seu movimento, seus altos e baixos, conforme
analisaremos mais tarde, sua correlação de forças e seu contexto de
luta de classes (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 212).

Considerando tais fatos, podemos pensar a cultura como manifestação da

consciência social, capaz de promover reflexão e conhecimento acerca do

desenvolvimento histórico do homem e da sociedade e sua relação com a natureza,

2 “[...] para Gramsci, a cultura não é meramente um reflexo desta estrutura mais ampla, mas também
um elemento constitutivo de suas relações e de seus embates mais profundos, marcando ela própria
instâncias de luta política e de hegemonia” (Bezerra, 2012, p. 133).



19

permitindo, dessa forma, que os indivíduos percebam novas necessidades (Bezerra;

Bruziguessi, 2019, p. 212). À medida que essas novas necessidades são desveladas,

acarretam, também, uma série de modificações:

mudam a natureza, mudam sua constituição enquanto ser social,
mudam seu pensamento e os produtos desse pensamento. Fazem e
refazem permanentemente sua cultura e, consequentemente, toda
sua vida em sociedade (Bezerra; Bruziguessi, 2019, p. 212).

Não podemos pensar a cultura como algo estático, de acordo com Williams

(1979), devemos pensá-la de forma plural, com a compreensão de que as culturas

são históricas e formadas pelas condições materiais e sociais específicas de cada

grupo ou sociedade. Além disso, devemos salientar a importância da cultura na

constituição de identidade de um grupo ou sociedade. A identidade cultural de um

povo ou classe é produto de práticas culturais determinadas por contextos históricos,

sociais e políticos específicos. Tal identidade não nasce naturalmente ou de maneira

espontânea, mas é resultado da interação das pessoas com as condições materiais e

simbólicas de suas vidas cotidianas. Para ampliar tais concepções podemos retornar

a Bezerra e Bruziguessi (2019, p. 213):

Cada cultura comporta, em sua dinâmica social, um conjunto de
valores comuns àqueles que dela compartilham e que a torna
específica em relação a outras culturas. É, assim, uma esfera que gera
identidade entre seus membros e que define, portanto, não só
categorias para a inclusão ou a exclusão, mas também a afirmação
dos sujeitos sociais enquanto produto e suporte das lutas sociais e
políticas de grupos ou comunidades.

1.2 CULTURA E NACIONAL-POPULAR EM GRAMSCI

Com a finalidade de enriquecer o debate acerca da cultura na tradição marxista,

podemos recorrer a produção de Bezerra (2012), que trata da análise das concepções

de cultura na obra de Antonio Gramsci. Para bem entendermos a produção de

Gramsci, devemos analisar o contexto no qual se deu seu desenvolvimento intelectual

e crítico. O autor vivencia o período de consolidação da unificação italiana, o

Risorgimento, no final do século XIX e início do século XX, processo marcado pela

clara divisão entre um norte industrializado e um sul agrário e empobrecido. Ademais,

nas primeiras décadas do século XX é vivenciado e observado, em um período

marcado pela Primeira Guerra Mundial, uma radicalização dos movimentos sociais e



20

uma maior organização da classe trabalhadora, em conjunto às dificuldades do

movimento socialista de estabelecer uma liderança forte e unificada.

Em 1917, Gramsci observa a eclosão da Revolução Russa e,

consequentemente, a conformação do socialismo soviético. Já na Itália, na década de

1920, o autor vivencia ascensão do fascismo, que se consolida em 1922, período no

qual Gramsci estava profundamente envolvido com o movimento comunista. Por seu

grande envolvimento na militância, o autor é preso em 1926, onde permanece até sua

morte, em 1937. Neste período encarcerado, são escritos o que ficou conhecido como

os Cadernos do Cárcere, obra de suma importância para a compreensão de diversos

temas, em especial, para o que nos interessa, a cultura.

Tais escritos indicam a necessidade do desenvolvimento de uma proposta de

disputa hegemônica por parte da classe trabalhadora. Assim, a cultura se constitui,

neste debate, como um elemento de conquista do consenso e da construção da

hegemonia, sendo elemento primordial nesta luta. A partir do pensamento de Gramsci

– baseado nos escritos de Bezerra e Bruziguessi (2019), Bezerra (2012), Coutinho

(2011), Alencar (2017) e Schlesener (1949) – desenvolve-se a necessidade de

olharmos a cultura não como aquela ideia de reflexo e resultado mecânico das

relações sociais de produção, mas como um elemento constitutivo de tais relações.

Nesse sentido, a cultura representa um espaço de disputa, uma vez que em sua

complexidade é capaz de redimensionar as relações de produção e interferir na esfera

econômica, política e social.

Na leitura de Bezerra (2012, p. 134), “era preciso que as forças comunistas

redefinissem a cultura como um momento privilegiado da crítica e da organização da

classe trabalhadora”, isto é, era necessário centralizar o debate acerca da cultura, pois

ela é crucial para a conquista da hegemonia pela classe trabalhadora, fomentando

seu desenvolvimento crítico e permeando sua unificação enquanto classe.

Gramsci indica claramente sua concepção de cultura como uma
“concepção da vida do homem”, unitária e coletivamente defendida,
capaz de gerar uma ética, um modo de viver, uma nova atitude face
às contradições e aos enfrentamentos vivenciados pelas classes
sociais enquanto fundamentais ao modo de produção capitalista. É
nesse sentido que para ele se constroem os elementos próprios do
marxismo neste âmbito: lutar por uma nova cultura enquanto “novo
humanismo”, capaz de criticar e superar criticamente costumes,
sentimentos e concepções de mundo (Bezerra, 2012, p. 134).



21

Gramsci (apud Bezerra, 2012) também considera a cultura como um elemento

construído historicamente, modificando-se, acompanhando e influenciando as

transformações históricas na sociedade. Nas palavras de Bezerra (2012, p. 134), “a

cultura é, portanto, este elemento histórico que compõem e que transforma uma dada

estrutura”.

Os escritos de Gramsci possuem um olhar voltado para as sociedades de tipo

ocidental, onde se estrutura o que pode ser chamado de Estado ampliado. Coutinho

(2011, p. 14) trabalha a significação de Estado ampliado, evidenciando sua

diferenciação das formas de Estado típicas de sociedades do tipo oriental. Nestas

sociedades de tipo oriental, o Estado exercia sua dominação através da coerção,

marcada pela violência. Já nas sociedades de tipo ocidental, o Estado ampliado

envolve uma forma mais complexa de organização, sendo composto por sociedade

política e sociedade civil. A sociedade política corresponde ao que entendemos como

o Estado em sentido restrito, materializa-se nos aparelhos repressivos, burocráticos e

administrativos como forma de exercer sua função de coerção e dominação. Pode-se

dizer que a sociedade política conserva elementos de coerção e dominação típicos de

sociedades do tipo oriental, entretanto, essas relações são complexificadas em um

Estado que passa por uma ampliação. Já a sociedade civil é entendida enquanto

espaço onde se dão as lutas de classe e a disputa pela hegemonia. Segundo Coutinho

(2011, p. 14) o que especifica a sociedade civil

é o fato de, através dela, ocorrerem relações sociais de direção
político-ideológica, de hegemonia, que – por assim dizer –
“completam” a dominação estatal, a coerção, assegurando também o
consenso dos dominados (ou assegurando tal consenso, ou
hegemonia, para as forças que querem destruir a velha dominação).

As formas de dominação anteriores, ou seja, aquelas utilizadas pelas

sociedades do tipo orientais, caracterizadas pela coerção direta, buscavam garantir

sua legitimação e o consenso diante do povo por meio da difusão ideológica, que

frequentemente era realizada por instituições como a Igreja, que possuía grande

influência sobre o modo de vida e de pensar da população. No entanto, com o advento

das revoluções democrático-burguesas, houve a consolidação de um processo de

laicização do Estado, dessa forma, a religião não poderia ser mais utilizada como um

instrumento do Estado para garantir sua legitimidade e dominação.



22

Nesse novo contexto, as instituições que antes eram instrumentos do Estado,

em seu sentido restrito, para a legitimação de sua autoridade passaram a se encontrar

em um cenário de disputa com outras perspectivas ideológicas. Coutinho (2011, p.

15-16) vai dizer que estas instituições assumem uma característica autônoma e

passam a compor a sociedade civil, conjuntamente as novas organizações e

instituições autônomas que surgem a partir da intensificação das lutas sociais. Tais

disseminadores de visões de mundo passam a ser denominados de aparelhos

“privados” de hegemonia, sendo fundamentais para a disputa pelo consenso na

sociedade. Esses aparelhos tornam-se, assim, espaços de disputa ideológica, onde

diferentes forças sociais buscam exercer influência e legitimar suas próprias

perspectivas.

Coutinho (2011, p. 16) elenca que a sociedade civil, enquanto esse espaço de

disputa no âmbito do Estado ampliado, ganha relevância por desempenhar uma

função social própria, sendo capaz tanto de garantir quanto de questionar a

legitimidade da sociedade política, enquanto esfera da dominação. Dessa forma, para

se legitimar, o Estado precisa promover o consenso dentro da esfera da sociedade

civil. Esta, por sua vez, possui sua própria lógica e formas de organização, com

objetivos que se diferenciam dos da esfera econômica e da sociedade política. É na

sociedade civil que se trava a disputa através dos aparelhos “privados” de hegemonia.

A cultura, enquanto a concepção de mundo, composta por valores, tradições

e diversos outros “significados simbólicos” é essencial para a conquista do consenso

na esfera da sociedade civil. Ao moldar a visão de mundo, a cultura contribui para que

a classe dominante se mantenha hegemônica, da mesma forma que permite a

construção de uma perspectiva de disputa hegemônica (Bezerra, 2012, p. 136-137).

O processo de tomada de consciência, que permite à classe trabalhadora

construir uma perspectiva de disputa pela hegemonia, tem seu desenvolver

relacionado à “disseminação cultural”, a cultura é um elemento primordial para que os

indivíduos tenham consciência de sua realidade, do processo produtivo, das relações

sociais e de dominação existentes e para que eles ampliem sua capacidade crítica e

reflexiva. Esse processo é elementar para a organização desses indivíduos enquanto

classe, possibilitando sua inserção na disputa pela hegemonia.

Para Bezerra (2012), podemos caracterizar a hegemonia como uma construção

de uma concepção de mundo que seja unitária, que nasce no “chão da fábrica”, mas

que não se limita e ele, sendo necessário a capacidade de “direção ideológica e



23

cultural”, seguindo seus próprios interesses, buscando consolidar um bloco

hegemônico”. Por isso a cultura configura-se como um importante espaço para a

disputa pela hegemonia, conjuntamente com as disputas políticas e econômicas. As

disputas políticas são fundamentais para a conformação de um projeto de sociedade

e isso se realiza através do consenso e articulação de alianças. Segundo Bezerra

(2012, p. 136),

na perspectiva de se formar um “bloco hegemônico”, ou seja, na
medida em que a classe fundamental precisa se apoiar em grupos
aliados para consolidar sua hegemonia, a “batalha de ideias”, o
confronto cultural constrói uma frente indispensável, ao lado das
meramente econômica e política.

De forma evidente percebemos uma clara relação, ao longo dos escritos, entre

cultura e política como elementos fundamentais na construção hegemônica de uma

sociedade. A partir desta constatação, Bezerra (2012, p. 138) afirma que

a política se constrói a partir de uma dimensão cultural, e a cultura, por
sua vez, não se constrói alheia às relações políticas e econômicas de
uma dada realidade social. Forças materiais e ideológicas, neste
contexto, são diferenciadas e complementares, representando
espaços igualmente importantes de poder. Lutar por uma nova cultura
é, em Gramsci, mais um dos desafios das diferentes classes sociais
na busca pela hegemonia.

Clarificada a predominância da cultura nos escritos de Gramsci, é preciso agora

realizar um movimento para compreendermos os diversos aspectos que compõem

sua concepção. A cultura pode ser enxergada como um modo de viver, pensar e

sentir, uma definição mais abrangente, enraizada nas práticas cotidianas e

desenvolvida conjuntamente as transformações históricas e as relações de classes.

Esse modo de vida está profundamente ligado às experiências históricas e sociais de

um determinado grupo ou sociedade e não se limita ao conhecimento erudito e formal.

Em seus escritos encontramos uma ampliação da forma como o autor enxerga a

cultura, pensando-a enquanto concepção de vida/mundo e de homem unitária, capaz

de produzir uma identidade coletiva, produzindo um novo comportamento e uma nova

racionalidade. Isto é, a cultura seria algo que confere unidade e coerência à forma

como um grupo percebe a realidade e a si mesmo, constituindo-se como a base para

a construção de uma identidade. Ademais, Gramsci evidencia, também, a cultura

como a capacidade de organizar a concepção de vida em torno de um projeto unitário,



24

capaz de construir uma hegemonia ou um projeto de disputa pela hegemonia

(Bezerra, 2012, p. 139-140).

Para Coutinho (2011, p. 16-17), nas sociedades do tipo ocidental os intelectuais

teriam um importante papel na organização cultural e articulação com os aparelhos

“privados” de hegemonia:

Numa formação social de tipo “ocidental”, a organização da cultura já
não é algo diretamente subordinado ao Estado, mas resulta da própria
trama complexa e pluralista da sociedade civil. Mais que isso: aparece
como um momento necessário da articulação e da afirmação da
própria sociedade civil. Desse modo, os intelectuais já não são mais
necessariamente ligados ao Estado ou aos seus aparelhos
ideológicos; eles podem se articular agora com essa esfera de
organismos “privados”, exercendo suas atividades (e, entre elas, a de
lutar pela hegemonia política e ideológica do grupo social que
representam) através e no seio dessas formas autônomas de criação
e de difusão da cultura (Coutinho 2011, p. 16-17).

De acordo com Bezerra (2012) e Coutinho (2011), para Gramsci a construção

de uma nova cultura implicaria em um ato educativo exercido pelos intelectuais

orgânicos, que são aqueles que possuem uma ligação direta com uma das classes

sociais fundamentais, isto é, um vínculo orgânico, e desempenham um papel

importante na disputa por um projeto hegemônico. Dessa forma, esses intelectuais

possuem o papel de organizar e difundir a visão de mundo e os valores da classe à

qual representam, eles são os responsáveis por criar e disseminar as ideias que

sustentam a hegemonia desta classe, ajudando, nesse caso, a moldar a cultura. Os

intelectuais orgânicos desempenham um papel fundamental na batalha cultural, cabe

a eles fornecerem elementos cruciais para a organização da cultura e seu

desenvolvimento crítico e reflexivo, de maneira a enriquecer e amadurecer o confronto

que se estabelece no âmbito da sociedade civil.

De forma mais profunda, Bezerra (2012, p. 143) elenca as funções destes

intelectuais orgânicos, principalmente em relação à cultura:

as funções destes intelectuais orgânicos se referem, sobretudo, a
explicitação e a elaboração, cultural e filosoficamente, da concepção
de mundo que está na base das práticas econômicas e sociais da
classe fundamental que os originou. Um duplo movimento se constitui
nesta relação entre os intelectuais e as massas: os primeiros dão a
esta organização cultural as segundas, enquanto estas, por sua vez,
alimentam a capacidade reflexiva daqueles com a dinamicidade de
suas lutas cotidianas. Assim se unifica, em Gramsci, a dialética teoria-
prática, com um processo complexo de determinação.



25

Gramsci (apud Bezerra, 2012) manifesta uma preocupação em estabelecer

uma relação orgânica entre os intelectuais orgânicos e as classes subalternas,

visando construir ações de disputa pela hegemonia diante da sociabilidade capitalista.

Para ele, os intelectuais orgânicos deveriam se comprometer, juntamente com a

classe trabalhadora, com suas necessidades históricas, por meio de um processo

formativo e educativo. Esse processo deveria culminar em uma orientação ético-

política visando a superação da sociabilidade do capital. Além disso, Gramsci destaca

que essa aliança entre intelectuais e trabalhadores é essencial para a criação de uma

nova hegemonia, que desafie a ordem dominante e estabeleça uma nova estrutura de

poder.

Bezerra (2012, p. 144-145) evidencia que Gramsci reconhece que as classes

subalternas possuem sua própria cultura, seu próprio modo de viver, pensar e agir, a

essa cultura ele atribui a nomenclatura de senso comum, caracterizado como uma

cultura acrítica, desorganizada, fragmentada e inoperante. Dessa forma, Gramsci

registra a necessidade de um trabalho intelectual para a organização crítica dessa

cultura, papel que seria desempenhado pelos intelectuais orgânicos.

A superação dos fundamentos do senso comum ocasionaria o que o autor

denominou de bom senso, sendo ele uma acepção mais elevada e crítica, podendo

ser considerado como uma forma de entendimento mais reflexivo e fundamentado

sobre o mundo, ele representa a superação da fragmentação e da passividade do

senso comum, sendo alcançado somente através da educação e da luta ideológica.

O bom senso, enfim, conforma o que se apresenta como “homem coletivo”, que nas

palavras de Bezerra (2012, p. 146) seria “um momento da crítica da consciência capaz

de ’soldar’ uma multiplicidade de vontades desagregadas, heterogêneo, em torno de

um mesmo fim, de uma concepção de mundo ’idêntica e comum’”.

A organização crítica do senso comum possibilita a construção do que o autor

chama de vontade coletiva nacional-popular, que surge no bojo da sociedade civil.

Essa vontade não se constrói de forma espontânea, mas historicamente, e é marcada

pela disputa ideológica e política. O despertar da vontade coletiva e sua organização

partem da orientação dos aparelhos “privados” de hegemonia, com destaque aos

partidos políticos, que teriam a função de unificar e centralizar a classe trabalhadora.

A vontade coletiva, então, é condicionada a uma “homogeneidade e organicidade a

ser permanentemente conquistado, renovado e fortalecido” (Bezerra, 2012, p. 148).



26

Ou seja, trata-se de um processo dinâmico, que exige a constante reapropriação das

condições ideológicas e culturais que sustentam essa unidade.

A partir das concepções apresentadas como cultura, vontade coletiva,

orientação política, entre outras, Gramsci as reúne no que denominou nacional-

popular, construindo uma proposta que visa a disputa pela hegemonia, voltada à

realidade nacional (no seu caso, a realidade italiana), mas que obtivesse alcance

internacional. A conformação da sociedade italiana foi orientada por uma revolução

burguesa que se deu de forma “não-clássica”, ou seja, se deu “pelo alto”, excluindo

as camadas populares. Uma revolução burguesa que não foi capaz de formar um

projeto nacional, resultando em uma “nação ilusória”, composta por intelectuais

distantes do povo. Esse cenário favorece a construção de uma cultura elitista,

fragmentada e clientelista, moldando as bases do desenvolvimento do

conservadorismo na Itália (Bezerra, 2012, p. 152).

Gramsci (apud Bezerra, 2012) ao observar a conformação histórica e política

da sociedade italiana rememora o papel da Igreja, com sua sede, o Vaticano, na Itália,

que é capaz de influenciar a formação de uma visão de mundo e que estando alinhada

aos interesses das classes dominantes, é um instrumento de promoção de consenso.

Também, destaca a formação e organização tardia de um Estado nacional cujo

governos desenvolvem práticas paternalistas em relação às classes dominadas,

conjuntamente a um clientelismo parlamentar. Tais condições se configuram enquanto

empecilhos para a organização de partidos políticos e de instituições da sociedade

civil que objetivem superar a fragilidade da conformação Estado italiano, superar a

distância entre os intelectuais e o povo e propor uma nova ordem social (Schlesener,

1992, p. 42-43).

Alencar (2017, p. 190) reforça que a categoria nacional-popular surge como

uma proposta de disputa pela hegemonia a partir da realidade italiana, ou seja, surge

como uma oposição direta ao nacionalismo fascista e a sua apropriação da história

nacional, que agora necessitaria ser resgatada em uma perspectiva popular.

De acordo com Alencar (2017, p. 191), a inexistência de uma cultura nacional-

popular na sociedade italiana está imbricada ao seu processo de unificação, que como

foi observado excluiu as classes populares dos processos decisórios e não ocorre em

uma perspectiva revolucionária, com caráter nacional, isto é, levando em conta os

anseios e as necessidades do conjunto da nação. Tais elementos da formação da

sociedade italiana impedem que as classes se conformem em forças políticas



27

autônomas, além de promover uma cisão entre o povo e a nação. Alencar (2017, p.

191) resume a ausência do elemento nacional-popular no “caráter frouxo da

hegemonia burguesa italiana e, também, na falta de uma reforma intelectual”.

Gramsci (apud Bezerra, 2012) enxerga a necessidade de uma orientação

econômico-política que formasse um “perfil nacional e popular” e tal ação seria

promovida pelo proletariado italiano, aliado aos trabalhadores do campo, almejando o

alcance de um comunismo que se conformasse internacionalmente (Bezerra, 2012, p.

149). Essa aliança entre proletariado italiano e o campesinato constituiria o nacional-

popular, sendo essencial para a promoção de um consenso, visualizado e expresso

por e através da vontade coletiva. A conformação de uma vontade coletiva nacional-

popular é explicada por Schlesener (1992, p. 49):

no povo existem diversos estratos culturais, distintos modos de
receber e assimilar concepções de mundo; assim, tudo o que é
veiculado no sentido de formar consenso pode tanto cumprir este
papel quanto realizar o seu contrário; são as contradições que
emergem no campo social, político e cultural que possibilitam retomar
a luta hegemônica e formar uma vontade coletiva nacional-popular.

O surgimento da vontade coletiva nacional-popular, de acordo com Alencar

(2017, p. 188), deve ser seguida de uma reforma intelectual e moral, sendo capaz de

modificar as formas de representação da realidade e, ao mesmo tempo, organizar

uma concepção de mundo vinculada à classe da qual faz parte. Além disso, Alencar

(2017, p. 188) expõe que

a reforma intelectual e moral – a fim de consolidar a hegemonia de um
novo bloco histórico, propiciar a expressão coerente e sistemática de
uma nova concepção de mundo - é responsável, também, por
instaurar uma relação orgânica entre os intelectuais e o povo,
contribuindo para a constituição histórica das classes sociais. Significa
a criação de uma nova cultura, de uma verdadeira reforma intelectual
e moral, com gênese de um novo homem, com compreensão crítica
de si mesmo e do mundo.

A cultura orientada pelo nacional-popular seria construída a partir da tomada,

por parte das classes subalternas, de uma cultura idealizada historicamente aos

moldes dos interesses burgueses, ou seja, a cultura nacional-popular atenderia os

anseios das classes dominadas. Podemos enfatizar, dessa forma, que a cultura é um

elemento capaz de transparecer as contradições societárias, sendo um instrumento

de reflexão, de crítica e um espaço fundamental para a luta pela obtenção do

consenso. A cultura manifesta-se, dessa forma, como um espaço de disputas “que



28

aponta e faz a intermediação com as demais esferas da vida social, reorganizando a

hegemonia em torno de consensos diferenciados, neste caso, ligados à questão

nacional e popular” (Bezerra 2012, p. 153).

Podemos apreender, a partir de Alencar (2017, p. 191), que para Gramsci a

conformação de uma cultura nacional-popular representaria de fato o rompimento da

tendência histórica de afastamento dos intelectuais em relação ao povo, sabendo que

na realidade italiana, os intelectuais não se preocuparam em promover a consciência

das massas, que possibilitaria sua atuação e participação no desenvolver histórico

nacional, proporcionando a possibilidade de uma reestruturação intelectual e moral.

Tais transformações seriam as responsáveis pela tomada de consciência das classes

subalternas em relação ao seu papel histórico. Com isso, podemos apreender que o

nacional-popular implica em uma conexão orgânica entre intelectuais e o povo-nação.

De forma complementar, para Bezerra (2012, p. 153-154):

o nacional-popular se afirma, então, como a orientação que,
construída profundamente no interior das lutas políticas das classes
subalternas, poderia prepará-las para influenciar e obter um ’consenso
espontâneo e vivo’, através de um processo de autoconhecimento,
autocontrole e emancipação política.

Outro elemento fundamental para o entendimento do nacional-popular é a

compreensão gramsciana acerca da nação, o autor compreende que sua

conformação não está alheia ao desenvolvimento histórico das relações sociais e de

classes e de suas contradições. Dessa forma, não podemos pensar a nação sem

correlacioná-la com a conquista da hegemonia em determinada sociedade. Sob o

olhar de Bezerra (2012, p. 155), um novo projeto de nação orientado pelos interesses

da classe trabalhadora era necessário, constituindo perspectiva popular e

revolucionária, definindo o nacional-popular. Gramsci expressa esta preocupação a

partir da realidade italiana, como podemos observar em Bezerra (2012, p. 154):

Gramsci se preocupa justamente em contrapor, à ideia de nacional até
então hegemônica na Itália, a perspectiva de um outro nacional, ligado
à proposta, às necessidades e às potencialidades das classes
trabalhadoras em seu processo de luta e de constituição enquanto
classe social.

Para Gramsci (apud Bezerra, 2012) o movimento intelectual deveria retornar ou

constituir-se enquanto nacional, vinculado ao “povo”, indo ao encontro de seu modo

de pensar e agir, conferindo organicidade a sua história e anseios, na perspectiva de



29

um projeto societário hegemônico que lhe conformasse a nova classe dirigente.

Quando o autor expressa essa necessidade de um maior vínculo entre os intelectuais

e o “povo” é preciso trazer a definição de “povo”. Na perspectiva gramsciana “povo”

não é sinônimo de algo homogêneo, pelo contrário, representa uma coletividade

heterogênea composta, muitas vezes, por contradições em seu interior. Gramsci

compreende que o conjunto das classes ou grupos sociais subalternos conformam o

“povo” (Bezerra, 2012, p. 159).

Retomando a construção da concepção de nação, o autor entende que a nação

é composta por forças internas e externas, sendo o elemento internacional

determinante na composição das relações “econômicas, sociais, políticas e culturais

que se combinam como nacionais” (Bezerra, 2012, p. 159). Com este fato, não se

pode ignorar a dimensão internacional do nacional-popular, considerando que parte

das problemáticas contradições internas possuem origem externa. Gramsci percebe

o nacional como um ponto de largada para a organização da classe trabalhadora e de

suas demandas, impulsionando uma luta que possui a dimensão transnacional como

ponto de chegada.

Não é possível, portanto, interpretar, numa perspectiva gramsciana,
nacional e internacional como esferas separadas, ou mesmo pensar
que o segundo tem a possibilidade de superar ou de substituir o
primeiro. Uma relação dinâmica demarca a construção destas duas
esferas, e uma determinada classe só pode se tornar hegemônica se
interpretar exatamente esta combinação, o que significa dar ao
movimento de conquista da hegemonia, com uma amplitude
Internacional, uma orientação política realista, de acordo com
determinadas perspectivas e particularidades nacionais (Bezerra,
2012, p. 160).

Podemos observar uma íntima relação entre as esferas nacional e internacional

na construção da hegemonia, reforçando que uma classe só pode se tornar dirigente

ao compreender e articular essa relação de forma estratégica. Dessa maneira, a luta

pelo nacional-popular não pode ser pensada isoladamente dentro das fronteiras

nacionais, mas deve integrar uma perspectiva internacionalista que respeite as

particularidades locais. A conquista da hegemonia exige, portanto, uma abordagem

política realista, capaz de unir as demandas internas às dinâmicas globais,

consolidando um projeto que dialoga tanto com as necessidades nacionais quanto

com os desafios impostos pelo cenário internacional.



30

Pensando neste caráter internacional, Alencar (2017) vai nos dizer que se

vincular a uma perspectiva cultural nacional-popular não pode representar estar alheio

às inovações culturais a nível global. Prender-se de forma exagerada a um

nacionalismo cultural significa cercear sua potencialidade, indo ao encontro de uma

cultura alienada. A incorporação de influências internacionais no campo cultural não

deve ocorrer de forma acrítica ou como mera reprodução de modelos externos. Pelo

contrário, é necessário um processo de absorção ativa e crítica, no qual tais

influências sejam filtradas à luz das contradições e particularidades da sociedade.



31

CAPÍTULO 2 – CULTURA E QUESTÃO RACIAL NA FORMAÇÃO SOCIAL

BRASILEIRA

Neste capítulo, propomos uma análise crítica da formação social brasileira,

tendo como eixo central compreender a constituição do racismo como elemento

estruturante da sociedade. Nosso percurso investigativo atravessa distintos

momentos históricos, do Brasil colonial ao Império, da Primeira República ao regime

autocrático-burguês, para compreender as expressões contemporâneas do racismo.

O objetivo é evidenciar como o racismo não apenas atravessou, mas fundou e

conformou os alicerces da organização social, econômica e política do país.

Ao longo do capítulo, abordaremos a escravização da população negra como

base para a acumulação primitiva de capital, destacando como a lógica racial foi

central para o desenvolvimento do modelo agroexportador colonial e das formas de

dominação posteriores. Discutiremos também o papel das teorias racistas dos séculos

XIX e XX, a política de incentivo à imigração europeia e o projeto deliberado de

branqueamento da população, como instrumentos que buscaram apagar a presença

negra e reforçar a exclusão racial. Outro ponto fundamental será a crítica à ideia de

“democracia racial”, mito consolidado no imaginário nacional sobretudo a partir da

década de 1930, que mascarou as desigualdades estruturais vividas pela população

negra. Longe de promover uma verdadeira integração, esse discurso serviu para

invisibilizar o racismo sistêmico e deslegitimar as denúncias de discriminação racial.

Por fim, analisaremos como o racismo se consolidou não apenas como herança

colonial, mas como mecanismo funcional ao capitalismo, operando como ferramenta

de hierarquização social, controle e exclusão. A exclusão histórica da população negra

dos direitos básicos revela um padrão de perseguição e marginalização que persiste

até os dias atuais, sustentando as desigualdades e a violência institucionalizadas.

2.1. ASPECTOS DA FORMAÇÃO SOCIAL BRASILEIRA

A compreensão da formação social brasileira se constitui em um elemento

indispensável para este trabalho, a partir deste ponto poderemos compreender o

desenvolvimento da cultura negra no país e assim traçar os elementos fundamentais

para pensarmos a construção de uma cultura em uma perspectiva nacional-popular.



32

Para iniciar tal discussão podemos partir do colonialismo, de acordo com

Coutinho (2011, p. 37) seu principal objetivo residia em “extorquir valores de uso

produzidos pelas economias não capitalistas dos povos colonizados com a finalidade

de transformá-los em valores de troca no mercado internacional”, desencadeado

durante o período de vigência do capitalismo mercantil na Europa. Isto é, o papel da

colônia residia na produção e exportação de riquezas para a metrópole. Nesse

contexto, como afirma Ianni (1978, p. 16), o “Novo Mundo”, marcado pelo

colonialismo, “entra ativa e intensamente no processo de acumulação primitiva3, que

se realiza de maneira particularmente acentuada na Inglaterra”, ao fornecer matérias-

primas essenciais para o desenvolvimento capitalista internacional.

O trabalho escravizado, como é possível apreender tanto em Coutinho (2011)

quanto em Ianni (1978), marcou profundamente o desenvolvimento histórico, social e

econômico das colônias, sendo ele essencial para a acumulação de riquezas nos

países colonizadores. A exploração da força de trabalho escravizada não apenas

sustentou o comércio internacional típico do capitalismo mercantil, mas também foi

fundamental para viabilizar a acumulação primitiva de capital que impulsionou o

desenvolvimento do capitalismo industrial. O escravismo objetificou e desumanizou o

negro, buscou dissipar “a sua memória histórica e étnica, a fim de que ele fique como

homem flutuante, a-histórico” (Moura, 1983, p. 125).

No período colonial, conforme define Coutinho (2011, p. 19), o Brasil era uma

sociedade pré-capitalista marcada pela ausência de uma sociedade civil estruturada.

Como já apresentado anteriormente, a sociedade civil é o espaço onde se travam as

lutas sociais e se disputa a hegemonia (Bezerra, 2012), sendo fundamental a

presença de intelectuais orgânicos, capazes de expressar e consolidar os interesses

das camadas populares.

Os intelectuais que atuavam nesse período estavam, em sua maioria,

vinculados aos interesses da metrópole portuguesa e da Igreja Católica, o que limitava

sua atuação crítica e sua capacidade de articulação com as camadas populares. Essa

configuração dificultou significativamente a organização das camadas populares em

torno de seus próprios interesses. No entanto, a inexistência de uma sociedade civil

3 A acumulação primitiva pode ser pensada como o fenômeno histórico que levou ao advento do
capitalismo, tomando como referência o ocorrido na Inglaterra. Neste processo, os trabalhadores do
campo foram expropriados de suas terras, envolvendo violência, coerção e legislação repressiva, como
os cercamentos e a colonização de territórios, criando, de um lado, uma classe de trabalhadores sem
propriedade e, de outro, uma classe de proprietários dos meios de produção (Bottomore, 1988).



33

autônoma e a presença incipiente de intelectuais comprometidos com o povo,

impediram o surgimento de um projeto coletivo das camadas populares.

Acontecimentos importantes como a formação dos quilombos e a eclosão de revoltas

locais, embora expressivos, ocorreram de forma fragmentada e com uma frágil

mediação de lideranças existentes, o que dificultava a articulação de um projeto que

pudesse disputar a hegemonia.

Quando observamos, a partir de Coutinho (2011, p. 19-20), o processo de

Independência do Brasil (1822), percebe-se que esta ocorreu sem a participação

efetiva da população. Durante o período do Império o Brasil manteve sua estrutura

socioeconômica baseada no trabalho escravo, articulado às exigências e dinâmicas

do capitalismo internacional (Coutinho, 2011, p. 20). Os negros escravizados, por sua

vez, encontravam-se excluídos de qualquer possibilidade de estabelecer uma relação

orgânica com os intelectuais da época, os quais, em grande parte, estavam alinhados

aos interesses das classes dominantes que detinham o poder político e econômico.

Dessa forma, a cultura que se desenvolve é “puramente ornamental, que serviu para

conceder status tanto aos intelectuais quanto aos seus mecenas, mas que não tinha

incidência efetiva sobre as contradições reais do povo-nação” (Coutinho, 2011, p. 20).

Neste primeiro momento podemos estabelecer que a cultura presente no

território brasileiro estava ancorada na cultura europeia, uma cultura universalizante

trazida pelos colonizadores e que foi sendo incorporada pelas camadas dominantes

(Coutinho, 2011, p. 40-41). Para exemplificar tal situação, Coutinho (2011) se apropria

do conceito de “ideias fora do lugar” de Roberto Schwarz, referindo-se a tentativa

frustrada de transplantar elementos da cultura europeia sob a realidade brasileira. De

acordo com Schwarz, esse fato pode ser percebido claramente na importação do

liberalismo ainda no século XIX, o que destoava do regime escravocrata existente,

confrontando-se diretamente com a escravização e seus defensores. Esse cenário só

será modificado com a transição para o modo de produção capitalista.

Ainda durante o Império, diante de um mercado cultural restrito e a ausência

de uma sociedade civil estruturada, os intelectuais são cooptados pelas classes

dominantes. Essa cooptação muitas vezes é vista como uma concessão de favores

aos intelectuais, pois ao se relacionarem com as camadas abastadas, recebiam

recompensas, vantagens e/ou empregos. Uma situação benquista, vista sob o ângulo

de um disfarce, pois o trabalho de maneira concreta era relacionado a condição

escrava. Além disso, ser intelectual garantia o status de superioridade e a



34

possibilidade de desfrute do ócio (Coutinho, 2011, p. 21). A cultura que surge a partir

desta relação de cooptação promove e justifica, mesmo que de maneira indireta, a

estrutura social na qual está inserida, seja mediante a mistificação ou ocultamento

daquela realidade ou através da narrativa de uma realidade de natureza imutável

(Coutinho, 2011, p. 22).

Os intelectuais não são impedidos de desenvolver uma cultura ligada à sua

subjetividade e à vivência crítica. No entanto, para garantir sua própria existência,

acabam se submetendo aos poderes senhoriais das classes abastadas. Essa

aproximação com as camadas dominantes, somada ao distanciamento em relação às

massas, compostas majoritariamente por pessoas escravizadas, gera uma lacuna

diante da realidade social vigente, afastando-os das necessidades concretas e

urgentes do período. Nesse sentido, Coutinho (2011, p. 21-22) observa que

a própria situação de isolamento em face dos problemas do povo-
nação, a “torre de marfim” voluntária ou involuntária em que é posto
pela situação de cooptação (e pela ausência da sociedade civil), faz
com que essa cultura elaborada pelos intelectuais “cooptados” evite
pôr em discussão as relações sociais de poder vigentes, com as quais
estão direta ou indiretamente comprometidos.

Para as classes dominantes a função desses intelectuais no Brasil Império

residia na organização administrativa do Estado Nacional recém-criado. Nesse

sentido, iniciam-se as primeiras instituições de ensino superior no Brasil e, de forma

embrionária, começa-se a organizar a cultura nacional, especialmente por meio de

jornais, livros e peças teatrais. Durante o século XIX é possível perceber a

invisibilidade do negro nas discussões literárias no Brasil. Ianni (2004, p. 133) escreve

que

logo após a Independência houve um surto indianista. A mesma
literatura que trabalhava o mito da raiz indígena da sociedade
brasileira trabalhava também uma imagem mais abrangente da
sociedade brasileira como um todo [...] O abolicionismo e a política de
incentivo à imigração europeia alteram o quadro inicial. Introduzem
uma crescente valorização do imigrante, implicando a proposta de
europeização, isto é, branqueamento da população.

Nesses termos, o final do século XIX e início do século XX é marcado pelo

desenvolvimento de teorias que buscavam explicar o desenvolvimento do Brasil, as

quais se baseavam fortemente em elementos raciais. Para exemplificar tal fato,

podemos recorrer a autores como Nina Rodrigues e Sílvio Romero, precursores das



35

Ciências Sociais no Brasil, que compartilhavam concepções raciais profundamente

influenciadas pelo pensamento europeu da época, sobretudo pelo determinismo

geográfico, evolucionismo social e positivismo (Ianni, 2004, p. 124).

Esses pensadores acreditavam que o progresso brasileiro dependia de dois

fatores principais: o meio e a raça. Segundo Ortiz (1986, p. 17-18), o conceito de meio

estava relacionado à tentativa de associar o “desenvolvimento das civilizações a

alguns fatores como o clima, a umidade, a fertilidade do solo e os sistemas fluviais”.

Assim, estes pensadores buscavam entender de que forma o ambiente natural

influenciava a experiência e a formação do homem brasileiro.

Já a questão racial, para Romero, possuía maior destaque. Para ele, o

elemento racial era fundamental para o desenvolvimento das nações. Romero (apud

Ortiz, 1986) adotava uma visão determinista e hierarquizante das raças, baseando-se

em um princípio de inferioridade racial, especialmente ao comparar o branco europeu

com o negro e o indígena. Ortiz (1986, p. 20) afirma que a questão racial estava

associada “ao quadro mais abrangente do progresso da humanidade. Dentro desta

perspectiva, o negro e o índio se apresentam como entraves ao processo civilizatório”.

Nina Rodrigues (apud Ortiz, 1986) compartilha dessa mesma concepção,

acreditando que as características raciais determinavam o comportamento moral e

social dos indivíduos. Para ele, o desenvolvimento do país estava condicionado à

contenção da influência negra na sociedade. Os dois autores viam o branqueamento4

da população como a principal alternativa para o avanço da sociedade brasileira,

tomando o branco europeu como referência civilizatória (Ortiz, 1986, p. 20-21). Como

escreve Moura (1983, p. 126) “[...] as estruturas de poder, após o 13 de maio, querem

esvaziar o Negro como ser, situando-o como inferior biológica, estética e

culturalmente”.

A Abolição da escravidão (1888) muito se relaciona ao grau de

desenvolvimento do capitalismo mundial. O capital industrial em conformação busca

extinguir as “formas de organização social e técnica das relações de produção que

4 O termo "branqueamento" refere-se a uma ideologia racial e política adotada no Brasil, especialmente
entre o final do século XIX e o início do século XX, que promovia a assimilação e diluição da população
negra e indígena por meio do incentivo à imigração europeia e da valorização dos traços fenotípicos
brancos. Essa concepção partia da crença pseudocientífica de que o "progresso" racial e social do país
estaria vinculado ao embranquecimento da população, entendido como um processo desejável de
"melhoria" da composição étnica brasileira. O branqueamento, assim, não se restringia à miscigenação
enquanto fenômeno social, mas envolvia políticas explícitas de exclusão e apagamento cultural das
populações negras e indígenas, reforçando a marginalização dessas identidades no imaginário
nacional (Ortiz, 1986; Ianni, 2004).



36

não se adequam de alguma maneira ao seu ritmo e sentido” (Ianni, 1978, p. 18). O

investimento em capital constante e capital variável5, baseado no trabalho livre e

assalariado, se tornou imprescindível para a expansão do capital industrial, garantindo

a formação de um mercado consumidor e aprofundando o processo de apropriação

do mais-valor.

Ademais, o custo para a manutenção do sistema de produção baseado no

trabalho escravizado poderia constituir-se enquanto um empecilho econômico para a

sua perpetuação. Já havia uma preparação para o fim da escravização com a

proibição do trabalho escravizado na Inglaterra em 1722, país central no

desenvolvimento do capital industrial. Apesar deste prenúncio, o processo supracitado

ocorreu de forma lenta, principalmente quando consideramos a realidade brasileira,

que veio a extinguir o trabalho escravizado somente em 1888 (Ianni, 1978, p. 22).

Entretanto, antes mesmo da abolição formal da escravização, é fundamental

destacar um acontecimento histórico que teve profundo impacto na formação social

brasileira e está diretamente relacionado ao desenvolvimento da ideologia do

branqueamento da população, como apontado por Ortiz (1986) e Ianni (2004). Em

1850, com a promulgação da Lei Eusébio de Queirós, ocorre a proibição do tráfico

transatlântico de africanos escravizados. Esse marco sinaliza não apenas uma

mudança nas dinâmicas da escravidão, mas também a abertura do país à imigração

europeia, especialmente de trabalhadores assalariados. A chegada desses imigrantes

foi incentivada pelo Estado brasileiro como parte de um projeto político e ideológico

de modernização e de “branqueamento” racial da sociedade, uma tentativa deliberada

de substituir a força de trabalho negra pelos trabalhadores brancos, considerados

mais “civilizados” dentro da lógica eurocêntrica da época (Ortiz, 1986).

Tanto no período colonial quanto no Brasil Império, é incorreto perpetuar uma

visão romantizada da escravidão, que retrata o negro escravizado como uma figura

passiva submetida à suposta benevolência de seus senhores (Moura, 1983, p. 129).

A verdade é que essa passividade e cordialidade entre senhores e escravizados

nunca existiram. Desde o momento em que foram capturados pelos colonizadores, os

5 O “capital constante” é “aquela parte do capital adiantada pelo capitalista que é transformada em
meios de produção e não sofre nenhuma alteração quantitativa do valor no processo de produção”
(Bottomore, 1988, p. 80). O “capital variável” é “a parte do capital adiantado pelo capitalista que é
transformada em força de trabalho, e que, primeiro, reproduz o equivalente ao seu próprio valor e,
segundo, produz valor adicional ao seu próprio valor, uma mais-valia que varia de acordo com as
circunstâncias” (Bottomore, 1988, p. 81).



37

negros resistem e lutam. Essa resistência se manifesta nas inúmeras revoltas e na

expressiva formação de quilombos por todo o território nacional.

Os escravizados não se comportavam como sujeitos passivos ou alienados

diante do sistema que os oprimia. Ao contrário, desenvolveram um grau significativo

de consciência social e histórica, que os levava a negar ativamente o estatuto da

escravização, essa consciência crítica não era isolada, nem ocasional, mas

transmitida entre gerações, criando diversas formas de resistência (Moura, 1984, p.

77). Assim, os escravizados não apenas reagiam às violências cotidianas do cativeiro,

mas também elaboravam formas complexas de contestação ao regime escravocrata,

demonstrando capacidade de organização, negociação e construção de alternativas

sociais.

Um exemplo emblemático desse nível de consciência encontra-se no tratado

de paz proposto por um grupo de escravizados ao senhor Manoel da Silva Ferreira,

esse tratado é relatado por Moura (1984) como um episódio significativo de resistência

consciente ao regime escravista. Segundo o autor, os escravizados rebelados, ao

invés de optarem pela fuga ou pela submissão total, buscaram instituir uma nova

lógica de convivência e produção, negociando sua permanência na propriedade em

troca de condições materiais que lhes permitissem autonomia. Tal fato evidencia que,

mesmo inseridos numa estrutura brutalmente opressora, os cativos eram capazes de

formular propostas alternativas de organização social e econômica, revelando uma

agência histórica muitas vezes ignorada pela historiografia tradicional. Esse episódio

não deve ser interpretado como mera tentativa de apaziguamento, mas como uma

proposta político-econômica que, se aceita, teria implicado uma mudança radical na

natureza da escravidão (Moura, 1981, p. 75). Os escravizados, ao proporem um

acordo no qual entregariam parte significativa de seu tempo de trabalho em troca do

acesso aos meios de produção, como ferramentas, terras e autonomia sobre seus

próprios ritmos de vida, apontavam para uma reconfiguração do sistema, isto é,

tratava-se de um projeto onde a subsistência e a organização social estariam sob o

controle direto daqueles que antes eram reduzidos à condição de propriedade (Moura,

1981, p. 75).

Ao contrário do que sustentou por muito tempo a historiografia tradicional,

muitas vezes marcada por um viés racista e elitista, os africanos escravizados e seus

descendentes protagonizaram inúmeras formas de resistência desde os primeiros

momentos da escravização. Moura (1981, p. 94) destaca com ênfase esse aspecto:



38

várias foram as formas de resistência do escravo negro ao regime
escravista. Mesmo com todas as limitações que a estrutura do sistema
impunha ao cativo, ele, ao contrário do que afirmam aqueles que
seguem a chamada historiografia acadêmica, resistiu de várias formas
e níveis de importância durante todo o tempo que a escravidão
perdurou.

Dentre essas estratégias de resistência, destaca-se de forma emblemática a

formação dos quilombos6, espaços de liberdade e afirmação coletiva que se

contrapunham à lógica do sistema escravista. Um dos exemplos mais expressivos

dessa forma de luta foi o Quilombo dos Palmares, situado na região da Serra da

Barriga (atualmente no estado de Alagoas), cuja história desestabiliza os discursos

que reduziram o negro à condição de ser “bárbaro” (Moura, 1981, p. 34).

Sob a liderança de Zumbi, Palmares atingiu um notável grau de complexidade

social, política e econômica. Segundo Moura (1981, p. 37), sua economia baseava-se

na policultura, com o cultivo de alimentos como milho, feijão, mandioca, batata-doce,

banana e cana-de-açúcar. Após suprirem as necessidades básicas da comunidade,

os excedentes agrícolas eram armazenados em celeiros, assegurando o sustento em

tempos de escassez, guerra ou festividades, sendo também utilizados como moeda

de troca por produtos e utensílios que suprissem as necessidades do quilombo.

Além disso, Palmares articulava uma rede de quilombos menores, constituindo

uma espécie de confederação (Moura, 1981, p. 36) que refletia um grau avançado de

organização política e militar. Esse exemplo refuta categoricamente a ideia de

passividade dos negros e mostra que a resistência foi, como podemos apreender a

partir de Moura (1981), uma prática constante, ativa e multifacetada. Assim, os

quilombos não devem ser vistos apenas como formas de fuga, mas como verdadeiros

projetos alternativos de sociedade, sustentados por princípios de solidariedade,

autossuficiência e liberdade.

Além dos quilombos, vale destacar as inúmeras revoltas escravas que

ocorreram tanto no período colonial quanto no Brasil Império. Aqui vale rememorar as

revoltas já ocorridas no século XIX, período em que há a derrocada do sistema

escravista. Albuquerque e Filho (2006, p. 135) conferem destaque às rebeliões

6 O quilombo como podemos apreender a partir de Moura (1984, p.16), citando uma resposta dada
pelo Rei de Portugal ao Conselho Ultramarino em 1740, é um local sem povoamento que negros fugidos
(acima de cinco) fazem de sua habitação.



39

escravas ocorridas na primeira metade do século XIX na Bahia, rebeliões que

repercutiam em todo âmbito nacional. O Recôncavo baiano é marcado pela produção

açucareira, concentrando os engenhos com maior produção e, consequentemente,

concentrando também a força de trabalho escravizada, favorecendo a eclosão de

revoltas. Albuquerque e Filho (2006, p. 136) indicam que “a ameaça rebelde na Bahia

se repetiu em 1814, 1816, 1822, 1826, 1827, 1828, 1830 e 1835, período em que

aconteceram cerca de trinta revoltas, a maioria delas promovida por escravos haussás

e nagôs, estes últimos africanos iorubás7”.

Neste cenário ocorre a Revolta dos Malês, um levante organizado

majoritariamente por negros (escravizados e libertos) muçulmanos alfabetizados

(conhecido como malês), que possuíam como objetivo a libertação dos africanos

escravizados e, como Albuquerque e Filho (2006, p. 137) dizem, possuíam o sonho

de “uma Bahia governada por africanos”. Essa revolta torna-se amplamente

conhecida por ser a maior revolta urbana de escravizados ocorrida no Brasil durante

o século XIX, demonstrando a capacidade organizativa e consciência política e social

dos escravizados. Em consequência desta revolta, Albuquerque e Filho (2006, p. 138)

destacam que

mais de quinhentas pessoas foram indiciadas e punidas com açoites,
prisões, deportações, sendo quatro executadas por fuzilamento em
praça pública. A revolta dos malês trouxe apreensão em todo o país.
Além domedo de que a revolução no Haiti se repetisse no Brasil, agora
tinha-se um exemplo bem mais próximo do quanto a paz dos brancos
podia ser perturbada. Não foi à toa que na maioria das províncias,
principalmente nas de maior população cativa, a exemplo do Rio de
Janeiro e Minas Gerais, foram adotadas medidas mais duras de
controle da escravaria.

Após estas revoltas torna-se evidente que a escravização representava uma

ameaça concreta à ordem social. Os senhores não podiam confiar na lealdade dos

escravizados, de forma a garantir a sua própria segurança, de sua família e de sua

propriedade. Foi neste contexto de insegurança, como expõe Albuquerque e Filho

(2006, p. 139), que é promulgada, em 1835, uma Lei que previa a morte por

enforcamento para escravizados que atentassem contra a vida de seus senhores,

familiares ou feitores.

7 Os termos “‘haussás' e 'nagôs'” designam grupos étnicos africanos trazidos ao Brasil durante o
período da escravidão. Os haussás eram, em sua maioria, influenciados pela cultura muçulmana,
enquanto os nagôs correspondiam aos povos de língua iorubá (Albuquerque; Filho, 2006).



40

Tal legislação foi aplicada, por exemplo, no episódio da Revolta de Manoel

Congo, em Vassouras (RJ), em 1838. Neste episódio, como recordam Albuquerque e

Filho (2006, p. 139 -140), diversos escravizados após assassinarem um capataz,

fugiram e se refugiaram nas matas, levando consigo mantimentos, armas, munições

e ferramentas subtraídas das propriedades de seus senhores. Dias após a fuga as

tropas da Guarda Nacional e do Exército, em busca aos negros fugitivos,

desmantelaram o quilombo liderado por Manoel Congo. E como previa a Lei de 1835,

Manoel Congo foi sentenciado à forca. Ainda que tenha sido rapidamente sufocada,

tal revolta entrou para a memória local como símbolo da resistência escrava no Vale

do Paraíba fluminense.

O clima de instabilidade também pode ser percebido durante a Balaiada,

ocorrida no Maranhão (1838-1841). Neste contexto, ocorreram saques, assassinatos

de feitores e roubo de armamentos, indicando a formação de uma insurreição

articulada, capaz de envolver tanto quilombolas quanto escravizados das senzalas.

Como evidenciam Albuquerque e Filho (2006, p. 140), a possibilidade de uma grande

revolta neste cenário de fragilidade política causava pânico entre os senhores de

escravos e autoridades locais, que passaram a ver a escravidão como um potencial

risco à ordem estabelecida.

Apesar do destaque dado às revoltas e à formação de quilombos, a resistência

dos negros, fossem escravizados, libertos ou fugitivos, ia além desses aspectos, como

evidenciam Albuquerque e Filho (2006, p. 141):

é muito importante dizer que na vida cotidiana os escravos
estabeleceram maneiras miúdas de resistir tecidas na rotina do
trabalho. Vale repetir que o escravo descontente podia formar
quilombos e promover revoltas, mas também podia sabotar a
produção do senhor, fingir estar doente para diminuir sua jornada de
trabalho, envenenar as pessoas da casa-grande, desobedecer
sistematicamente e até negociar sua venda para outro senhor que
mais lhe agradasse. De toda maneira, o que estava em jogo era
continuar autor da sua própria história, apesar da escravidão.

Com a Proclamação da República (1889) o perfil histórico e social não se altera

de forma abrupta, sua erupção advém novamente do alto, ou seja, envolveu as

camadas mais abastadas da sociedade. Durante a Primeira República o parlamento

eleito, assim como no Brasil Império, atuava como uma mera extensão do poder

executivo e os partidos que surgiram subordinavam-se aos interesses dos coronéis

locais (Coutinho, 2011, p. 23). A intelectualidade é restrita e destinada as camadas



41

médias da sociedade, dando continuidade a uma cultura de aparências com já

evidentes fissuras.

Na década de 1920, o Brasil vivenciou uma complexificação social com a

substituição das relações pré-capitalistas por relações capitalistas, marcadas por uma

industrialização incipiente, presença de imigrantes europeus e uma classe operária

formada por semiartesãos (Coutinho, 2011, p. 23). A sociedade capitalista conformada

é composta por uma burguesia que não se desvinculou totalmente do passado

colonial, pelo contrário, reincorporou elementos desse passado conciliando-os com a

presente modernização. Mara e Pires (2019, p. 48) relatam que

a sociedade burguesa surge no Brasil assimilando características do
passado colonial que lhes são úteis à forma específica de extração do
excedente na periferia do sistema capitalista. As características tanto
políticas quanto econômicas de nosso passado colonial só ressurgem
se subordinadas à forma moderna de exploração nos limites do
capitalismo dependente.

O capitalismo em formação desenvolveu-se atrelado ao modelo de latifúndio

voltado para a exportação, o que foi um fator determinante para a ausência de uma

revolução burguesa nos moldes clássicos, ou seja, com ampla participação das

camadas populares. Ainda assim, essa política exportadora, herdada do período

colonial, serviu como base para o financiamento e a aquisição de equipamentos

destinados à incipiente indústria nacional. Por sua vez, o processo de industrialização

e o desenvolvimento dele decorrente estavam condicionados, ou ao menos

influenciados, pela política de importações imposta pelos países centrais do

capitalismo (Mara; Pires, 2019, p. 48). Os autores destacam que

a dependência estrangeira não representa um simples entrave ao
desenvolvimento das forças produtivas no Brasil: ao contrário, ela é o
âmbito que dita as exigências e circunscreve os limites desse
desenvolvimento. Embora não possa romper com sua posição
subordinada em relação aos centros hegemônicos do capitalismo
internacional, a burguesia brasileira quer e precisa se desenvolver,
ainda que a forma e o alcance desse desenvolvimento sejam ditados
desde fora, pelo papel que representar na divisão internacional do
trabalho (Mara; Pires, 2019, p. 50).

Nesse contexto de desenvolvimento da burguesia, o Estado assume um papel

central, funcionando como instrumento de preservação dos interesses dessa classe,

ainda que limitado pela condição de dependência que marca a realidade nacional.

Entretanto, a burguesia ainda dividia o poder político com as antigas oligarquias, que



42

continuavam exercendo forte influência sobre a sociedade brasileira. Conforme

destacam Mara e Pires (2019, p. 51), esse cenário é agravado pelo isolamento da

população, privada de oportunidades reais de ascensão econômica e de participação

política efetiva no Estado. Além disso, os autores observam que a classe dominante

é formada em um processo que, desde cedo, estimula a oposição e o enfraquecimento

de iniciativas capazes de promover a consciência dos grupos subalternos como classe

social, o que poderia representar uma ameaça à hegemonia burguesa.

Como podemos observar, o desenvolvimento da sociedade brasileira, em suas

dimensões econômica, social e política, historicamente se estruturou de modo a

excluir as camadas populares dos processos decisórios. Esse processo se deu por

meio da conciliação entre antigos mecanismos de dominação, herdados do período

colonial e escravocrata, e novas formas de controle e modernização capitalista, como

explicitam Albuquerque e Filho (2006) e Coutinho (2011). Essa trajetória particular de

transição ao capitalismo no Brasil pode ser compreendida a partir de duas categorias

analíticas fundamentais para o estudo de formações sociais periféricas: a “via

prussiana” e a “revolução passiva”.

Apesar de dialogarem entre si, esses dois conceitos possuem distinções

importantes. A “via prussiana”, elaborada por Lênin, tem como referência o caso

alemão do século XIX. Nessa experiência, como observou Coutinho (2011), tem-se

uma modernização econômica parcial, voltada à expansão capitalista, porém

realizada sob a manutenção da estrutura agrária e dos privilégios das elites

tradicionais. Ou seja, houve uma adaptação do antigo ao novo, preservando o poder

da aristocracia latifundiária e instaurando uma forma de capitalismo com traços

autoritários, conservadores e excludentes. Trata-se, portanto, de uma modernização

reacionária, que altera as formas de produção sem modificar substancialmente a

estrutura de poder. Esse conceito abrange, sobretudo, aspectos socioeconômicos do

processo de transição.

Por sua vez, a “revolução passiva”, formulada por Gramsci, refere-se a

processos de transformação conduzidos de cima para baixo, nos quais as classes

dominantes, diante de ameaças à sua hegemonia, incorporam seletivamente algumas

demandas sociais ou promovem reformas limitadas com o intuito de manter o controle

político e evitar rupturas revolucionárias (Coutinho, 2011). Trata-se de um movimento

de mudança conservadora, em que a ordem é transformada para continuar sendo a

mesma. A ênfase recai aqui sobre a dimensão política da transição, marcada pela



43

ausência da mobilização autônoma das massas e pela domesticação de forças sociais

potencialmente desestabilizadoras.

Ambos os conceitos são particularmente úteis para a compreensão do

desenvolvimento histórico brasileiro, onde podemos observar uma modernização

capitalista que não rompeu com a herança escravocrata, patrimonialista e oligárquica.

As classes dominantes mantiveram o controle sobre os rumos do país, ao mesmo

tempo em que promoveram mudanças que garantiam sua reprodução no novo

contexto econômico. A exclusão das camadas populares dos espaços de decisão, o

bloqueio à participação política efetiva e a cooptação de demandas sociais

emergentes exemplificam como o processo de modernização brasileira foi

simultaneamente regressivo e conservador. Trata-se de um desenvolvimento

marcado pela combinação entre atraso e progresso, exclusão e integração

subordinada, nos moldes típicos de uma “via prussiana” articulada com a “revolução

passiva”.

No correr da história brasileira, os imigrantes que vieram para o Brasil traziam

consigo a experiência da luta de classes, o que fomentou a organização operária e as

críticas ao modelo elitista vigente. Como destaca Coutinho (2011, p. 23-24), com “a

introdução do capitalismo, com o início das lutas operárias e com as agitações das

camadas médias, um germe do que se poderia chamar de ‘sociedade civil’” começou

a surgir.

Contudo, como já mencionado anteriormente, o incentivo da presença de

imigrantes europeus no Brasil compunha uma ideologia de branqueamento da

população, como defendido por Nina Rodrigues, que entendia o branco europeu era

tido como superior moral, intelectual e culturalmente. Ortiz (1986) aponta que para

esses autores, um dos principais empecilhos para o desenvolvimento brasileiro residia

na questão da raça, assumindo o negro, que compunha grande parte das massas

populares, como inferior. Essa situação se reflete, até mesmo, na própria divisão

social do trabalho, como menciona Moura (1983, p. 126),

as estruturas de poder, herdeiras da ideologia do colonizador, acham
que deve haver uma perspectiva funcionalista em relação ao problema
Branco x Negro no Brasil, isto é, uma divisão de funções sociais na
qual o elemento cor negra deveria ser pacificamente aceito como
inferiorizador, mas, ao mesmo tempo, o Negro seria colocado em pé
de igualdade com o Branco em serviços para quais o Branco não se
mostraria motivado e interessado por serem considerados atividades
inferiores.



44

A distinção entre trabalhadores brancos e negros no Brasil está

intrinsecamente ligada à lógica de reprodução do sistema capitalista, especialmente

em sua forma dependente. Historicamente, os negros foram sistematicamente

excluídos das oportunidades formais de trabalho, sendo relegados, em sua maioria,

ao desemprego ou ao subemprego. Essa marginalização estrutural os posicionava

como parte de uma "grande franja marginal", utilizada como reserva de mão de obra

barata, o que possibilitava a contenção de salários e o aumento da exploração da

força de trabalho (Moura, 1983, p. 133). Tal arranjo era funcional aos interesses das

elites econômicas e políticas, que buscavam consolidar um Estado centralizado,

autoritário e racialmente excludente.

Nesse contexto, como podemos perceber, a partir de Ortiz (1986), o projeto de

construção nacional brasileiro operou por meio do apagamento sistemático da história

e das contribuições dos negros, enquanto reforçava narrativas que legitimavam a

inferiorização racial. Teorias racistas e ideologias de branqueamento foram

amplamente difundidas, como evidencia Ianni (2004), alimentando um imaginário

social que desvalorizava as lutas negras e negava sua cidadania plena. Além disso, o

Estado se mostrou ativo na repressão dos movimentos sociais negros e das suas

reivindicações por igualdade, reparação e justiça, agindo como agente de contenção

e silenciamento (Ortiz, 1986; Moura, 1983). Assim, a exclusão racial não é apenas

uma herança do passado escravocrata, mas um elemento estrutural e funcional do

capitalismo brasileiro.

2.2 ESTADO E SOCIEDADE NO BRASIL DO SÉCULO XX

Apesar desse cenário marcado por exclusão e repressão, começaram a

emergir, no interior da sociedade brasileira, formas de resistência que apontavam para

novos modos de organização social. Associações de trabalhadores, sindicatos,

grupos culturais, uma imprensa operária nascente e os primeiros agrupamentos

políticos organizados da classe operária passaram a conferir materialidade tanto à

formação de uma sociedade civil autônoma quanto à construção de uma cultura

dissociada do Estado e dos interesses das classes dominantes (Coutinho, 2011, p.

24). A fundação do Partido Comunista do Brasil (PCB), em 1922, ilustra esse



45

movimento: mesmo com limitada adesão popular, representava um marco na busca

por independência frente ao aparato estatal.

Coutinho (2011, 43-44) registra a importância, para a cultura, dessa transição

da era pré-capitalista para a era capitalista:

com o início da industrialização, ou, mais precisamente, com a
transição do modo de produção interno à fase propriamente capitalista
[...] as ideias importadas vão cada vez mais “entrando em seu lugar”,
tornando-se mais aderentes às realidades e aos interesses de classe
que tentam expressar. E isso porque a estrutura de classes da
sociedade brasileira vai se tornando essencialmente análoga àquela
da sociedade capitalista em geral.

O cenário de afloramento de uma classe operária que se organizava

contrastava diretamente aos interesses das classes dominantes que detinham poder

econômico e político. Em 1930, ocorre o rompimento de um ciclo de revezamento do

poder político entre os principais centros econômicos do país, São Paulo e Minas

Gerais. A chamada “Revolução de 1930” foi, mais uma vez, conduzida “pelo alto”, com

acordos entre as classes dominantes e a aceitação das lideranças das classes

médias. Como afirma Ianni (1984, p. 17), este ato não ocorre pelo simples acaso, a

chamada “revolução” na verdade consistia em um ato contra-revolucionário impedindo

que as camadas populares acendessem politicamente:

desde anos e décadas anteriores - junto com algum desenvolvimento
industrial, a urbanização, o crescimento do setor terciário e outros
processos sociais e econômicos - aumentava e generalizava-se a
movimentação de empregados, funcionários, operários, intelectuais e
outras categorias sociais urbanas. Também no campo crescia a
inquietação de colonos, sitiantes, caboclos e outros, devido às
flutuações da cafeicultura e suas repercussões na vida das classes e
grupos subordinados. Além disso, era cada vez mais geral o
descontentamento com o despotismo do Estado oligárquico.

A revolução burguesa no Brasil, longe de resolver as desigualdades raciais

históricas, operou uma redefinição das relações raciais a partir da lógica do trabalho.

Em vez de promover a integração plena dos diferentes grupos étnico-raciais à

cidadania, reduziu-os à condição de força de trabalho típica da sociedade capitalista.

Negros, indígenas e imigrantes foram inseridos no processo de modernização

econômica como mão de obra e não como sujeitos plenos de direitos. A educação e

as políticas públicas voltadas a esses grupos tinham como objetivo moldá-los às

exigências do mercado de trabalho, assim, mesmo quando reconhecidos



46

juridicamente como cidadãos, sua cidadania era meramente formal, desprovida de

efetividade no cotidiano. Como aponta Ianni (2004, p. 140),

nos institutos jurídicos obviamente está estabelecido o princípio de
que todos são iguais perante a lei, independentemente de raça, sexo,
religião, classe e outras desigualdades sociais. Mas essa igualdade
jurídica é formal, abstrata, ilusória, quando se trata de camponeses,
operários, empregados, funcionários, na fazenda, fábrica, escritório.
Na prática, há uma larga desigualdade racial, entre outras
desigualdades sociais, além das diferenças entre as classes. No
máximo, uns e outros aparecem como cidadãos para vender e
comprar mercadorias, destacando-se a força de trabalho.

A igualdade legal, portanto, não se traduziu em igualdade material, mantendo

os grupos racializados à margem dos direitos sociais e políticos mais amplos,

restringindo sua atuação à lógica da produção e do consumo capitalista.

Nesse sentido, Ianni (2004, p. 134-136) destaca que o projeto de modernização

desencadeado pela “Revolução de 1930” não resultou na formação de um “povo”8

politicamente coeso, dotado de cidadania plena e igualitária. Em vez disso, ocorreu a

incorporação subordinada e fragmentada de diversos grupos sociais, entre eles

negros, mestiços e indígenas, como mera força de trabalho a serviço da consolidação

do capitalismo nacional. Esses segmentos foram reconhecidos apenas em sua

funcionalidade econômica, enquanto suas identidades culturais e experiências

históricas foram sistematicamente negligenciadas. O projeto de desenvolvimento

então empreendido excluía as camadas populares racializadas da esfera política,

reservando-lhes apenas o papel de trabalhadores subordinados. Dessa forma, a

pluralidade étnico-racial que compõe a sociedade brasileira foi reduzida a uma massa

trabalhadora funcional à lógica da acumulação capitalista, ainda que alijada dos

processos de deliberação e representação política.

Apesar desse contexto de exclusão, é fundamental destacar o surgimento de

movimentos sociais que resistiram e reivindicaram melhores condições de vida,

trabalho e o direito à cidadania plena. Dentre eles, Ianni (2004, p. 135) chama atenção

para a criação da Frente Negra Brasileira, em 1931, que se consolidou como uma das

primeiras organizações de caráter nacional voltadas à defesa dos direitos da

população negra em um contexto de intensificação das relações capitalistas no país.

A Frente atuava não apenas na reivindicação de igualdade de condições em relação

8 Entende-se “população como uma pluralidade de raças e mesclas, e povo como uma coletividade de
cidadãos” (Ianni, 2004, p. 134).



47

aos trabalhadores brancos, mas também na denúncia do preconceito e da

discriminação, buscando a inserção plena dos negros nos diversos espaços da

sociedade civil, como o mercado de trabalho, a educação e a política institucional.

Esse tipo de mobilização demonstra que, mesmo diante de um projeto nacional

excludente e racializado, setores das camadas populares da sociedade articularam

formas de resistência coletiva, lutando por visibilidade, reconhecimento e acesso à

cidadania efetiva.

Ainda na década de 1930 o Estado passa a agir para limitar a autonomia da

nascente sociedade civil: os sindicatos foram cooptados e transformados em braços

funcionais do Estado, os partidos políticos foram extintos em 1937, o parlamento foi

fechado e criou-se o Departamento de Imprensa e Propaganda, subordinado aos

interesses do regime, medidas típicas de um período autoritário (Coutinho, 2011, p.

24-25). O golpe de 1937, que inaugura o período do chamado Estado Novo, abre

espaço para que as classes dominantes continuem utilizando do Estado para

interesses próprios, iniciando um “processo de modernização capitalista

conservadora, afastando o povo de qualquer decisão, quebrando qualquer veleidade

de autonomia da sociedade civil nascente” (Coutinho, 2011, p. 26).

A década de 1930 no Brasil foi marcada não apenas por transformações

políticas e econômicas significativas, mas também pela consolidação e difusão da

ideia de que o país vivenciava uma “democracia racial”. Esse conceito, fortemente

idealizado, serviu para encobrir as profundas desigualdades raciais e as diversas

formas de negligência, exclusão e violência vivenciadas cotidianamente pela

população negra. A construção dessa narrativa esteve alinhada ao projeto

nacionalista e integrador do Estado Novo, que buscava apagar os conflitos sociais e

raciais em nome de uma suposta unidade nacional.

Ao tratarmos dessa noção de “democracia racial”, é indispensável destacar a

influência de Gilberto Freyre na consolidação e difusão dessa ideologia, sobretudo a

partir da publicação de sua obra Casa-Grande & Senzala (1933). Segundo Freyre

(apud Ricupero, 2008), ao contrário do que teria ocorrido em outras colônias, a

escravização no Brasil teria se dado de forma mais branda. Além disso, ele argumenta

que a escassez de força de trabalho branca no período colonial teria sido compensada

pelas relações sexuais entre homens brancos e mulheres negras e indígenas

(Ricupero, 2008, p. 91). Para Freyre, tais práticas teriam contribuído para a formação

de uma sociedade miscigenada, o que mostraria que os portugueses não



48

demonstravam uma “preocupação em relação à pureza da raça, já que sua

inquietação se relacionaria sobretudo à manutenção da fé” (Ricupero, 2008, p. 91), ao

contrário do que se via em colônias espanholas e inglesas, onde se buscava preservar

o discurso de pureza racial. Nas colônias portuguesas a preocupação dos

colonizadores estaria voltada a conversão religiosa dos indígenas e negros

escravizados. Na interpretação de Freyre a questão racial não se apresentava

enquanto empecilho para o relacionamento entre as raças, favorecendo o processo

de miscigenação.

Freyre (apud Ricupero, 2008) afirma que as relações entre as raças no Brasil

teriam ocorrido de maneira harmoniosa, chegando a equiparar o trabalho escravizado

ao trabalho fabril assalariado na Europa, diferenciando-os apenas pela suposta

benevolência dos senhores brasileiros, marcada por um espírito patriarcal que

garantiria aos cativos proteção, moradia e alimentação (Ricupero, 2008, p. 92). Essa

interpretação de Freyre, no entanto, naturaliza e romantiza a brutalidade do sistema

escravocrata, apagando as dimensões de violência, exploração e desumanização que

caracterizaram a escravidão no Brasil.

Ainda segundo essa lógica, Freyre (apud Ricupero, 2008) sustenta que os

negros trazidos para o Brasil pertenciam a “raças superiores” em termos de cultura,

civilização ou mesmo características físicas, o que diferenciaria a escravidão brasileira

daquela praticada em outras colônias. Assim, as adjetivações negativas associadas

ao negro não decorreriam de sua origem racial, mas do processo histórico de

escravização. Para Freyre, o preconceito contra os negros no Brasil não se basearia

em uma noção biológica de inferioridade racial, mas na condição social imposta pela

escravidão, marcada por desumanização e exclusão. No entanto, essa tentativa de

deslocar o foco do racismo para fatores históricos e culturais pode contribuir para velar

as estruturas de dominação racial e alimentar o mito da “democracia racial”, uma

narrativa que encobre os conflitos e as persistentes desigualdades étnico-raciais na

sociedade brasileira.

Segundo Moura (1983, p. 129), esse mito da “democracia racial” cria a falsa

imagem de que o dinamismo da sociedade brasileira opera de maneira igualitária,

fazendo parecer que a posição social desfavorável dos negros é resultado

exclusivamente de sua própria incapacidade ou falta de esforço individual. A ideia de

oportunidades iguais para todos, nesse sentido, se torna um instrumento ideológico

poderoso para justificar a desigualdade estrutural, transferindo a responsabilidade



49

social para o indivíduo negro, ao mesmo tempo em que deslegitima suas demandas

por equidade e justiça. Essa concepção desmobilizadora serve, portanto, aos

interesses das classes dominantes ao naturalizar a hierarquia racial e dificultar a

organização política da população negra.

Ainda neste período temos as primeiras tentativas de interpretação da história

do país sob um olhar marxista9 e este momento também é marcado pela inclinação à

socialização da política. Nesta perspectiva, apesar de reprimida durante a era

varguista, a formação da sociedade civil não poderia mais ser contida. Para Coutinho

(2011, p. 25) a “socialização da política indica que já estavam em andamento os

processos que levariam à criação no Brasil de uma sociedade civil autônoma e

pluralista”, situação que se evidencia em 1945 a partir do cenário internacional e pela

redemocratização do país.

A partir da retomada da democracia, vemos o PCB se tornar um partido de

massas; os sindicatos continuam entrelaçados ao Estado, mas caminham em direção

aos embates econômicos e políticos do país; e a classe média se organiza em torno

de seus próprios interesses. Esses fatores são determinantes, pois, como afirma

Coutinho (2011, p. 27),

tudo isso amplia o campo da organização material da cultura; uma
ampla e muitas vezes fecunda batalha de ideias começa a ter lugar
entre nós. Há um acentuado empenho social da intelectualidade, um
maior comprometimento com as causas populares e nacionais

Considerando a situação apresentada, é palpável que os intelectuais se

distanciem da velha cooptação que persistia até o momento. Com a “organização da

cultura” e com a efervescência da sociedade civil, os intelectuais encontraram a

possibilidade de desenvolverem seus próprios interesses e a sua própria visão de

mundo, que não necessariamente vincula-se aos interesses da classe dominante.

Essa conjuntura persiste e até mesmo amplia-se, mas ainda assim romper com a

amarra conservadora e elitista da sociedade brasileira evidencia-se enquanto um

desafio ainda distante.

9 As primeiras tentativas de aplicação do marxismo à realidade brasileira pelo Partido Comunista do
Brasil foram marcadas por leituras ainda incipientes e, por vezes, equivocadas. Um exemplo notório foi
a interpretação de Octávio Brandão. Em contraste, a obra de Caio Prado Júnior, sobretudo “Formação
do Brasil Contemporâneo: colônia” (1942) representara um marco pioneiro na utilização coerente do
marxismo para interpretar as especificidades da formação social brasileira.



50

Apesar do considerável avanço em relação a composição da sociedade civil e

engajamento das massas populares em relação a vida política nacional, Ianni (1984,

p. 18) faz um balanço em relação aos governos que se seguiram no período entre

1946 e 1964 – caracterizado como período populista –, para exemplificar o

autoritarismo ainda persistente. O autor indica o fechamento do PCB em 1947 e a

cassação de todos os deputados do partido, repressão contra os operários, políticos,

estudantes e intelectuais promovido pelo governo do Marechal Eurico Gaspar Dutra

(1946-1951).

Essa lógica autoritária não se restringiu a um único governo, mas se manteve

nos períodos subsequentes; “houve repressão contra operários e camponeses. Era

forte a primazia do Poder Executivo sobre os poderes Legislativo e Judiciário” (Ianni,

1984, p. 19). Essa concentração de poder reforçava a fragilidade das instituições

democráticas e comprometia a efetiva ampliação dos direitos civis e políticos. Ianni

(1984, p. 19) ainda observa que “em geral, o pouco de democracia que houve no Brasil

em 1946-64 ficou em algumas cidades, em alguns setores sociais burgueses e médios

das cidades”, evidenciando a seletividade dos espaços democráticos, que

beneficiavam principalmente os setores médios e as classes dominantes urbanas, ao

passo que excluíam sistematicamente os trabalhadores urbanos e, sobretudo, os

rurais. Assim, a democracia brasileira do período se estruturava de forma desigual,

marcada pela permanência de um aparato repressivo que limitava e/ou excluía as

classes subalternas do protagonismo político.

Em 1964, mais uma vez, a democracia brasileira foi subjugada pelas classes

dominantes. Com o golpe civil-militar e, especialmente, após a promulgação do Ato

Institucional nº 5 (AI-5), em 1968, o regime instaurado buscou desmobilizar a nascente

sociedade civil organizada e autônoma. Essa repressão se manifestou claramente na

supressão de símbolos culturais democráticos, como instituições de ensino e centros

populares. A cultura promovida pela ditadura refletia os interesses das elites,

enquanto aqueles que se opunham a esses interesses enfrentavam repressão e

censura (Coutinho, 2011, p. 29).

O golpe de 1964 também marcou o início da chamada fase dos monopólios no

Brasil, um momento em que o capitalismo monopolista se consolidou como modelo

dominante. Nesse período, grandes conglomerados econômicos, nacionais e

estrangeiros, passaram a controlar setores estratégicos da economia, contando com

o apoio direto do Estado. Houve uma conciliação entre forças conservadoras e a



51

modernização econômica, resultando em um crescimento excludente e concentrador.

Segundo Netto (2015, p. 49), esse modelo favoreceu tanto as classes dominantes

brasileiras quanto o capital internacional. O autor destaca que as consequências

estruturais desse modelo foram a

internalização e a territorialização do imperialismo; uma concentração
tal da propriedade e da renda que engendrou uma oligarquia
financeira; um padrão de industrialização na retaguarda tecnológica e
vocacionado para fomentar e atender demandas enormemente
elitizadas no mercado interno e direcionado desde e para o exterior; a
constituição de uma estrutura de classes fortemente polarizada apesar
de muito complexa; um processo de pauperização relativa
praticamente sem precedentes no mundo contemporâneo; a
acentuação vigorosa da concentração geopolítica das riquezas
sociais, aprofundando brutais desigualdades regionais. E lograram,
ainda, cristalizar uma estrutura estatal-burocrática e administrativa
conformada precisamente para gerir este “modelo” - estrutura
parametrada pelas exigências do “modelo”, mas (e este é um dos seus
elementos mais significativos) enformada em escala ponderável por
um referencial político-ideológico específico, aquele matrizado na
doutrina de segurança nacional (Netto, 2015, p. 49-50).

Essa estrutura dificultou a democratização da cultura. Os meios de

comunicação de massa, por exemplo, foram apropriados pelos grandes grupos

econômicos, que os utilizaram para reforçar seus próprios interesses ideológicos e

comerciais. Assim, os objetos culturais passaram a ser guiados pela lógica do capital

monopolista, priorizando seu valor de troca em detrimento de seu valor de uso,

favorecendo o surgimento de uma “pseudocultura de massas”, marcada pela

reprodução acrítica da ideologia dominante (Coutinho, 2011, p. 64-65). A partir de

Netto (2015) é possível compreender que a fase dos monopólios no Brasil não apenas

consolidou uma economia altamente concentrada e dependente, mas tambémmoldou

o Estado e a cultura de forma a sustentar os interesses das elites, bloqueando

caminhos para uma verdadeira democratização social, política e cultural.

Vale rememorar, a partir de Netto (2015, p. 67), que “o Estado não produz

cultura”, mas pode atuar por meio da política cultural, a qual é essencial para os

produtores culturais, pois garante as condições materiais necessárias à realização de

suas atividades. Além disso, tal política tem o poder de incentivar a produção cultural

ou, ao contrário, reprimi-la. É corrompendo a política cultural nacional que o regime

civil-militar busca a execução que uma cultura que não só conservasse ou

reproduzisse a cultura universalizante importada, mas que também condissesse com

seu projeto modernizador e que fosse capaz de enfrentar e até mesmo suprimir frentes



52

que buscassem se contrapor a sua idealização. Essa tendência reflete na própria

formação de intelectuais que fossem funcionais ao regime, isto é, intelectuais

assépticos em relação ao debate político e social (Netto, 2015, p. 75). Neste sentido,

Netto escreve que

a política cultural da ditadura teria de laborar duas frentes: a) reprimir
as vertentes que, no “mundo da cultura”, apontassem para a
ultrapassagem da tara elitista, estimulando aquelas que contribuíam
para sua cristalização e b) induzir e promover a emergência de
tendências culturais funcionais ao projeto “modernizador” (Netto,
2015, p. 73).

Mesmo no período ditatorial, não podemos esquecer das mídias alternativas

representadas pelas pequenas e médias empresas que serviram de suporte para um

maior pluralismo cultural em meio a repressão e a censura. Esse enfrentamento a

ideologia burguesa instaurada, não se limitava apenas às mídias alternativas, Netto

(2015, p. 76) vai dizer que o regime ditatorial não foi capaz de restringir o cenário

cultural de acordo com suas idealizações, sendo obrigado assim a tolerar vertentes

contestatórias, buscando reduzi-las, somente, ao campo intelectual. Nas palavras do

autor o regime autocrático burguês

não hesitou em tolerar tendências culturais “radicais” e
“contestadoras”, desde que restritas ao estreito universo da
subjetividade reificada ou ao plano abstrato das construções lógicos-
formais, buscando (e, em alguns casos, conseguindo) esvaziar o
alcance e a incidência da oposição intelectual que não tinha condições
de eliminar (Netto, 2015, p. 76).

À medida que a sociedade civil se fortalece e o movimento democrático ganha

visibilidade, os próprios monopólios culturais passam a abrir certo espaço para um

pluralismo cultural relativo.

Apesar do retrocesso democrático que representou a ditadura iniciada em

1964, este período favoreceu o desenvolvimento das forças produtivas, fato de

significativa importância quando pensamos no próprio desenvolvimento e

fortalecimento da sociedade civil. Coutinho (2011, p. 30) nos mostra que

o regime militar – modernizando o país, promovendo um intenso
desenvolvimento das forças produtivas, ainda que a serviço do capital
nacional e multinacional, ainda que conservando traços essenciais do
atraso no campo – deu impulso aos fatores objetivos que levam a uma
diferenciação social e, como tal, à construção de uma autêntica
sociedade civil entre nós.



53

Diante do avanço e da consolidação da sociedade civil e de seu potencial

transformador, o regime civil-militar passou a adotar uma postura de contenção,

buscando impedir seu pleno florescimento. Cabe destacar, ainda, que a ditadura

brasileira não contou com o apoio massivo das camadas populares para alcançar

hegemonia na sociedade civil, diferentemente dos regimes fascistas clássicos. Em

determinados momentos, especialmente durante o chamado “milagre econômico”,

houve um relativo “consenso”10 entre setores médios da sociedade e uma certa

legitimação da ordem estabelecida, mas sem que isso configurasse um apoio

hegemônico consolidado.

Ao longo da década de 1970, observamos o início de um processo de

reorganização da sociedade civil brasileira, impulsionado, em grande medida, pela

ineficiência do regime civil-militar em conquistar legitimamente o apoio das massas.

Diante da crescente pressão social e do desgaste político-institucional, o regime foi

forçado a moderar sua postura autoritária, reduzindo gradativamente a repressão

direta aos organismos democráticos que persistiam na cena pública. Como destaca

Coutinho (2011, p. 32), o governo militar “se viu obrigado a empreender uma tentativa

de ‘autorreforma’, a abandonar a repressão como único instrumento de governo”,

sinalizando uma abertura controlada, embora ainda limitada, ao diálogo com os

diferentes setores da sociedade civil.

Neste contexto de reconfiguração política e avanço do capitalismo, assiste-se

à formação de um mercado voltado à força de trabalho intelectual (Coutinho, 2011). A

inserção progressiva dos intelectuais no universo do trabalho assalariado possibilitou

uma vivência concreta das contradições do sistema capitalista e favoreceu sua

aproximação com as lutas da classe trabalhadora. A década de 1980, em especial,

marca o auge dessa confluência entre intelectuais e povo, com destaque para o

fortalecimento das mobilizações populares, greves operárias, movimentos sociais e a

criação de importantes entidades representativas. Dentre essas, destacam-se o

Partido dos Trabalhadores (PT), em 1980; a Central Única dos Trabalhadores (CUT),

em 1983; e o Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), em 1984, que

10 O consenso referido aqui pode ser caracterizado como um “consenso passivo”, aquele em que a
ausência de oposição se dá não por adesão explícita, mas por inércia, repressão, clandestinidade ou
inviabilidade de resistência. Em contraste, o consenso ativo envolve a participação das massas em um
processo de disputa, no qual o consentimento é construído de forma mais explícita, ainda que
condicionado (Coutinho, 2011).



54

desempenharam papel fundamental na organização da classe trabalhadora e na

articulação de um projeto democrático-popular (Giannotti, 2007).

A retomada democrática ocorre em meio a um contexto de profunda crise

econômica, caracterizada por recessão prolongada e escalada inflacionária. Junto a

este cenário, temos o fortalecimento das pressões sociais, o que tornou insustentável

a manutenção do regime ditatorial (Giannotti, 2007). Em 1985 vivenciamos o fim do

regime autoritário que havia se instaurado no Brasil desde 1964, neste ano temos a

eleição indireta de Tancredo Neves, seguida por sua morte e a posse do seu vice,

José Sarney, inaugurando um novo ciclo político. No entanto, Sarney não

implementou transformações estruturais que respondessem às demandas populares,

tampouco conseguiu conter a crise inflacionária, frustrando parte das expectativas

depositadas na abertura democrática (Giannotti, 2007, p. 261-262).

Posteriormente, em 1989, o país realiza sua primeira eleição direta para a

presidência da República após a ditadura, tendo como destaque dois projetos

“antagônicos”. De um lado, Luiz Inácio Lula da Silva, que representava os anseios das

camadas populares, dos trabalhadores, dos estudantes e de setores progressistas da

pequena burguesia (Giannotti, 2007, p. 262-263). Do outro lado, encontramos

Fernando Collor, apresentando-se como um expoente no que tange a modernização

econômica, com propostas neoliberais, respaldado pela classe dominante e pela

grande mídia, que desempenhou um papel decisivo na manipulação da opinião

pública (Giannotti, 2007, p. 263). A vitória de Collor simbolizou, naquele momento, o

enfraquecimento da articulação coletiva da classe trabalhadora e o início da

implementação das diretrizes neoliberais no Brasil, marcadas pela abertura comercial,

desregulamentação do mercado e desmonte de políticas públicas.

Apesar do cenário desafiador, a retomada democrática, embora limitada e

tensionada, possibilitou a aproximação entre os intelectuais e os setores populares,

deixando de lado os antigos mecanismos de cooptação utilizados pela classe

dominante. Conforme argumenta Coutinho (2011, p. 53-54), a experiência concreta

da exploração do trabalho e das contradições sociais permitiu aos intelectuais uma

identificação mais profunda com o povo, criando as condições para a formulação de

uma perspectiva nacional-popular, enraizada nas especificidades da realidade

brasileira.



55

2.3 O RACISMO NA SOCIEDADE BRASILEIRA

Ao analisarmos a formação social brasileira, torna-se evidente que o racismo

ocupa uma posição estruturante em nossa sociedade. Essa lógica atravessa

diferentes períodos históricos, manifestando-se desde a invisibilização da figura negra

na literatura do século XIX, na disseminação do racismo científico e das teorias raciais

entre o final do século XIX e início do século XX, na propagação do mito da

“democracia racial” (especialmente após a obra de Gilberto Freyre), bem como nas

múltiplas expressões do racismo na contemporaneidade.

De maneira mais aprofundada, é possível compreender que a origem do

preconceito racial está vinculada à condição imposta ao negro enquanto força de

trabalho escravizada. Os africanos foram arrancados de suas terras, expropriados de

sua cultura, idioma, história e submetidos à dominação física e social por parte dos

exploradores. Como afirma Fernandes (1989, p. 46), a escravidão rompeu de maneira

decisiva os vínculos com as culturas africanas e impediu que os talentos e

capacidades do povo negro fossem direcionadas para o seu próprio benefício e

desenvolvimento.

Nesse processo, eram tratados como “objetos de transações entre

mercadores, senhores e seus funcionários” (Ianni, 2004, p. 144). Durante o regime

escravista, a sociedade brasileira estruturava-se dividida principalmente entre

senhores, trabalhadores livres e escravizados. Os senhores, homens brancos,

proprietários de terra e de escravizados, detinham o poder social e econômico. Já os

escravizados, submetidos a condições impostas arbitrariamente por seus senhores,

eram vistos, conforme Ianni (2004, p. 144), como indivíduos a serem “tutelados,

controlados, administrados, confinados na senzala”. Essa estrutura se organizava a

partir da posição dos sujeitos no processo de produção e trabalho, considerando

elementos como distribuição, troca e consumo. Dessa forma, consolidava-se uma

repartição profundamente desigual do produto do trabalho coletivo. Essa hierarquia,

baseada em critérios sociais e raciais, foi reforçada pelas ideologias raciais que se

desenvolveram entre o final do século XIX e início do século XX (Ianni, 2004, p. 145).

A sociedade escravocrata, nesse sentido, constituiu-se como uma verdadeira

“fábrica de preconceitos” (Ianni, 2004, p. 145). O racismo, portanto, tem raízes

profundas nos séculos de escravização e continuou a operar após a abolição,

reinventando estratégias para manter a subordinação, a marginalização e o



56

apagamento da história de resistência da população negra. Como destaca Ianni

(2004, p. 145), “o preconceito racial adquire todas as características de uma poderosa

técnica de dominação, compreendendo desde o controle e administração à

segregação ou ao próprio confinamento”.

No período pós-abolição, as classes dominantes desenvolveram uma narrativa

distorcida sobre a formação da sociedade nacional, especialmente em relação às

questões raciais. Procuraram exaltar o papel do homem branco como agente

conciliador, defensor da ordem e da estabilidade, difundindo a imagem dos brasileiros

como um povo harmônico. Essa construção simbólica sustentava a ideia de uma

convivência harmoniosa entre brancos e negros ao longo da história, baseando-se no

mito da “democracia racial”, difundida a partir do pensamento de Gilberto Freyre

(Ianni, 2004, p. 145).

Ao longo do século XX, juntamente com a disseminação da ideia de uma

“democracia racial”, os cientistas sociais passaram a interpretar as relações raciais no

país tomando como modelo a realidade norte-americana (Guimarães, 1995, p. 27). Ao

transpor esse modelo para o contexto brasileiro, desenvolveram a teoria de que, no

Brasil, as desigualdades de classe se sobrepunham às de cor, uma vez que aqui não

houve uma segregação formalizada por leis e regras sociais, como ocorreu nos

Estados Unidos (Guimarães, 1995, p. 26-28). Essa interpretação, contudo, ignora a

realidade de exclusão e negação de direitos vivida pela população negra, que foi

marginalizada no período pós-abolição e, além disso, foi inferiorizada como parte de

um projeto das classes dominantes.

Tais concepções conviviam com realidades marcadas pela violência, como

observa Ianni (2004, p. 145), ao afirmar que “a violência flui pervasiva pelos mais

diversos círculos da sociedade”. Em outras palavras, enquanto se idealizava a

suposta harmonia racial, a população negra era (e continua sendo) alvo de diversas

formas de violência e discriminação, elementos que alimentam e perpetuam o racismo

na atualidade.

Para Fernandes (1989, p. 46), o negro foi profundamente ferido não apenas

pela experiência brutal da escravidão, mas também pela falsa liberdade e igualdade

que lhe foram oferecidas posteriormente. A liberdade ilusória e a igualdade

meramente formal atuaram como formas sutis, porém devastadoras, de opressão,

uma espécie de “escravidão disfarçada” (Fernandes, 1989, p.46).



57

Diante dos elementos expostos, é possível afirmar que o racismo em nossa

sociedade se manifesta de forma estrutural, ou seja, encontra-se profundamente

enraizado nas instituições, nas práticas cotidianas e nos processos históricos que

moldaram o Brasil. O racismo estrutural se caracteriza pela reprodução sistemática

da discriminação racial, seja de maneira velada ou explícita, individual ou institucional

(Almeida, 2018). A atuação de instituições como o Estado, o sistema educacional e o

mercado de trabalho na manutenção dessas desigualdades evidencia que o racismo

não pode ser entendido como resultado de atitudes isoladas, individuais, mas sim de

um padrão consolidado que sustenta a exclusão de grupos racializados,

especialmente a população negra. Nesse sentido, Almeida (2018, p. 38-39) afirma que

o racismo é uma decorrência da própria estrutura social, ou seja, do
modo “normal” com que se constituem as relações políticas,
econômicas, jurídicas e até familiares, não sendo uma patologia social
e nem um desarranjo institucional. O racismo é estrutural.
Comportamentos individuais e processos institucionais são derivados
de uma sociedade cujo racismo é regra e não exceção. O racismo é
parte de um processo social que “ocorre pelas costas dos indivíduos
e lhes parece legado pela tradição”.

Compreender o racismo como um fenômeno estrutural não implica em

naturalizá-lo ou aceitá-lo como inevitável. Ao contrário, essa compreensão amplia a

responsabilidade social e política sobre o enfrentamento do problema. Mais do que a

penalização jurídica de atos discriminatórios, é fundamental promover uma

transformação cultural e institucional profunda. Isso inclui a adoção de políticas que

visem a democratização dos espaços de poder e o fortalecimento de práticas

cotidianas antirracistas que desmontem as bases históricas da desigualdade racial no

Brasil (Almeida, 2018).

É neste sentido que não podemos mais sustentar a narrativa de inexistência do

racismo ou de uma suposta convivência harmônica no interior da sociedade brasileira.

O racismo estrutural, historicamente velado, não pertence ao passado; ao contrário,

permanece presente e operante na contemporaneidade. Como evidenciam

Albuquerque e Carvalho (2019), sua expressão concreta pode ser observada no

genocídio da população negra nas periferias urbanas, na violência policial sistemática,

bem como na exclusão do acesso à educação de qualidade, à saúde, à segurança e

ao trabalho formal. Para as autoras, “o racismo foi (e é) um projeto político de

produção e reprodução das desigualdades sociorraciais” (Albuquerque; Carvalho,

2019, p. 93), o que revela seu caráter funcional à ordem social vigente. Manter o



58

racismo significa, portanto, sustentar uma política de morte, de fome, de negação de

direitos e de superexploração da força de trabalho negra.

O enfrentamento a essa estrutura racista constitui um desafio central na

realidade brasileira, onde a população negra foi historicamente excluída dos

processos decisórios (Ianni, 2004). No entanto, movimentos sociais, organizações

políticas e culturais, bem como mídias negras independentes, têm se consolidado

como importantes instrumentos de denúncia, mobilização e reivindicação (Souza,

2023; Almeida, 2018). O engajamento político torna-se ainda mais urgente diante de

um Estado historicamente ocupado, em sua maioria, por brancos oriundos das classes

dominantes, cujas ações no combate ao racismo foram, em grande parte, frágeis e

ineficazes. Por isso, a luta antirracista deve incluir não apenas a denúncia da

desigualdade, mas também a ocupação de espaços historicamente elitizados, como

a universidade, por sujeitos negros, como forma de contestação concreta à exclusão

e ao privilégio racial historicamente instituído.



59

CAPÍTULO 3 – O SAMBA NO PROCESSO DE CONSTRUÇÃO DE UMA

PERSPECTIVA NACIONAL-POPULAR NO BRASIL

Este capítulo tem como objetivo analisar as manifestações de resistência negra

no Brasil ao longo do século XX, destacando o papel central da cultura como

instrumento de enfrentamento ao racismo e afirmação identitária. Expressões como o

candomblé, a capoeira e o samba, frequentemente criminalizadas, são aqui

compreendidas como formas de resistência da população negra. Durante esse

processo histórico, observou-se uma ambiguidade por parte do Estado brasileiro: ao

mesmo tempo em que reprimia práticas religiosas afro-brasileiras, apropriava-se

seletivamente de elementos da cultura negra, como o samba, para moldá-los aos

interesses da ideologia nacionalista, sobretudo durante o Estado Novo.

Apesar dessas tentativas de apropriação, o samba e outras expressões

culturais negras seguiram como formas de resistência e disputa simbólica. O capítulo

argumenta que não é possível pensar um projeto de sociedade em uma perspectiva

nacional-popular sem incorporar a experiência histórica e cultural da população negra.

Nesse sentido, o samba será analisado não apenas como herança cultural, mas como

expressão viva de um projeto de nação, que articula a luta antirracista como

componente fundamental para construção dessa perspectiva nacional-popular.

3.1 RESISTÊNCIA E LUTA ANTIRRACISTA

Mais uma vez, já nas primeiras décadas do século XX, os negros, ex-

escravizados, viam a necessidade de lutar por autonomia, cidadania, por emprego,

humanização e lugar dentro da sociedade que se ergueu utilizando de sua força de

trabalho, isto é, a resistência e a luta da população negra não finda com a abolição da

escravização, pelo contrário, é um elemento que permanece até a

contemporaneidade. Como escrevem Albuquerque e Filho (2006, p. 203),

os conflitos que ocuparam a polícia durante e depois do dia 13 de maio
denunciavam que, nem de longe, a Lei Áurea encerrava a tensão
“racial” que a escravidão produzira. O fim da escravidão em 1888, e
da monarquia em 1889, gerou instabilidade social e incertezas acerca
do futuro do país. Com a abolição a sociedade não podia mais ser
definida pela oposição entre senhores e escravos. Essa mudança
social ameaçava a autoridade dos ex-senhores, em sua maioria
brancos. Afinal, não era apenas o trabalho dos escravos que os



60

proprietários perdiam, mas também sua posição de mando parecia
correr risco. Como bem disse um jornalista da época, era indiscutível
que a palavra escravo deveria ser riscada do vocabulário nacional,
mas não se admitia que o termo senhor também fosse extinto.

Neste sentido, vemos a participação ativa dos negros em movimentos e

revoltas contestatórias no século XX. A exemplo, temos a Revolta da Vacina, ocorrida

em 1904, no Rio de Janeiro. Com Albuquerque e Filho (2006, p. 212-218) percebemos

que a revolta não representava só a luta contra a conduta higienista adotada pelo

governo, mas também contra as políticas urbanas e autoritárias adotadas no

momento. Os autores ainda indicam que a política higienista tinha como principal foco

as áreas periféricas e os cortiços, onde a maioria dos ocupantes eram pessoas

negras, que sem qualquer apoio ou política governamental se viram alijados em

localidades periféricas e nos cortiços. A presença massiva dos negros nas ruas

durante os protestos revela como a revolta também foi uma forma de contestação das

desigualdades sociais e raciais no contexto da Primeira República.

Outro exemplo que podemos tomar, a partir de Albuquerque e Filho (2006, p.

218-220), trata-se da Revolta da Chibata, ocorrida no Rio de Janeiro em 1910. Os

negros foram protagonistas diretos nesta revolta, revelando as injustiças sociais e

raciais vividas no Brasil pós-abolição. Liderados pelo marinheiro João Cândido,

negros, ex-escravizados ou seus descendentes diretos, enfrentaram e lutaram contra

as condições brutais e desumanas de trabalho, além de sofrerem punições físicas

dentro da Marinha brasileira. A repressão que se seguiu à revolta, com prisões,

perseguições e assassinatos, inclusive de João Cândido, demonstrou como o Estado

lidava de forma violenta com qualquer tentativa de emancipação por parte da

população negra.

De forma tão importante quanto as revoltas descritas acima, temos que as

organizações negras se constituíram enquanto elementos fundamentais para a luta

contra as desigualdades sociais vivenciadas no Brasil a partir do século XX

(Albuquerque e Filho, 2006, p. 255). Ao olharmos a inserção da população negra na

sociedade brasileira, não podemos pensar a desigualdade social desarticulada da

desigualdade racial, uma vez que a exclusão histórica da população negra dos

espaços de poder e participação, mas também de condições mínimos de educação,

trabalho digno e moradia, resulta em profundas disparidades socioeconômicas que

perduram até os dias atuais. Por isso o protagonismo das associações negras se

mostra tão relevante:



61

a continuidade de associações nascidas no século XIX e o surgimento
de outras, nas primeiras décadas do século XX, são a mais viva
demonstração da participação política negra. Por meio delas, ativistas
negros desenvolveram ações de combate à discriminação racial e
formularam diversas propostas de inclusão social da população afro-
descendente (Albuquerque; Filho, 2006, p. 255).

Muitas dessas associações baseavam-se na solidariedade mútua entre seus

membros, permitindo que, diante de dificuldades financeiras, falecimento de familiares

ou questões de saúde, os associados pudessem buscar apoio dentro dessas

instituições (Albuquerque; Filho, 2006, p. 236). Além disso, esses espaços

desempenharam um papel essencial tanto no fornecimento de suporte material,

quanto na valorização da identidade negra, seja por meio da política ou da cultura.

E diante desta maior organização da população negra, via-se a necessidade de

difundir sua ideologia, pensamento e reivindicações, assim, Albuquerque e Filho

(2006, p. 258) escrevem que

à medida que a comunidade negra se organizava, crescia a demanda
por jornais que dessem conta de suas atividades e reivindicações.
Assim, desde a década de 1910, surgiram alguns jornais escritos por
negros e a estes destinados. O objetivo dos periódicos era noticiar e
discutir problemas vivenciados pela população negra, mas que não
encontravam espaço na grande imprensa. No Rio Grande do Sul, por
exemplo, A Alvorada, A Vanguarda, A Cruzada e O Exemplo
noticiavam a agenda das associações negras, contribuindo para a
organização dos afro-brasileiros no sul do país.

A imprensa negra foi fundamental para desvelar o racismo presente na

sociedade como um todo, apesar do racismo não ser reconhecido pelas classes

dominantes e pelo Estado, tampouco reconheciam que as dificuldades enfrentadas

por negros na ascensão social estivessem relacionadas à discriminação racial.

Albuquerque e Filho (2006, p. 262) pontuam sabidamente os motivos para essa falta

de reconhecimento do preconceito e discriminação em relação a população negra,

segundo eles “a negação do preconceito era conveniente, pois mantinha os privilégios

de uma minoria e isentava o governo brasileiro de qualquer responsabilidade sobre a

situação de pobreza e marginalidade da população negra”.

O processo de conscientização da população negra levou à necessidade da

criação de uma entidade de alcance nacional que defendesse seus interesses. Nesse

contexto, surgiu em 1931 a Frente Negra Brasileira (FNB), inspirada na estrutura de

partidos políticos com a intenção de participar de futuros processos eleitorais. No



62

entanto, em seus primeiros anos, sua atuação esteve mais voltada para atividades

educacionais, esportivas e sociais, evoluindo somente mais tarde para uma atuação

política mais efetiva.

Apesar da importância da FNB, devemos nos atentar às ideias promovidas

pelas lideranças desta entidade, de acordo com Albuquerque e Filho (2006, p. 265)

enquanto reivindicavam do governo brasileiro a implementação de
políticas de inclusão, as lideranças da FNB afirmavam que caberia ao
próprio negro cuidar de sua integração na sociedade da época,
adequando-se às exigências do mundo moderno. Isto queria dizer,
entre outras coisas, deixar de lado práticas culturais de matriz africana,
vestir-se de acordo com os padrões vigentes e evitar qualquer tipo de
problema com a polícia. Nessa lógica, se os negros estavam excluídos
dos postos de trabalho bem remunerados isso se devia, em grande
parte, a certa relutância deles em abandonar costumes e
comportamentos herdados da África e do tempo da escravidão.

Apenas em 1936 a FNB conseguiu atender aos requisitos para se formalizar

como partido político. No entanto, em 1937 teve início a ditadura varguista, que

dissolveu todos os partidos, incluindo a FNB. Em uma tentativa frustrada de manter a

organização ativa, ela passou a se chamar União Negra Brasileira, mas suas

atividades foram encerradas em 1938. Sob a repressão imposta pela censura da

época, a imprensa negra também foi duramente afetada, um exemplo disso é o jornal

A Voz da Raça, vinculado à FNB, que sofreu perseguições (Albuquerque; Filho, 2006,

p. 271).

Em 1948, no contexto da longa trajetória de resistência da população negra,

Abdias do Nascimento fundou o jornal Quilombo, com o objetivo de ampliar a luta

antirracista ao incluir também a população branca nesse enfrentamento. Como

destacam Albuquerque e Filho (2006, p. 271), “uma das novidades do jornal foi reunir

intelectuais negros e brancos em torno da denúncia do racismo brasileiro”. O

Quilombo deixou de circular em 1950 e, posteriormente, com o endurecimento da

ditadura civil-militar iniciada em 1964, o jornal O Correio d’Ébano também foi

encerrado, marcando o fim da circulação da imprensa negra no país.

Além de sua atuação na imprensa, Abdias do Nascimento teve papel

fundamental na criação do Teatro Experimental do Negro (TEN), fundado em 1945

com o propósito de combater a discriminação racial por meio da arte. O TEN também

foi responsável por formar atores e dramaturgos, sempre valorizando as tradições

culturais negras. Sua atuação foi crucial para a realização da Convenção Nacional do



63

Negro Brasileiro, em 1949, e do Primeiro Congresso do Negro Brasileiro, em 1950.

Esses eventos foram espaços importantes para refletir sobre a assimilação do racismo

pela população negra, ao mesmo tempo em que questionavam a aceitação dos

padrões estéticos brancos impostos pela sociedade (Albuquerque; Filho, 2006, p.

272).

Apesar do fortalecimento da militância negra na primeira metade do século XX,

o racismo ainda não era oficialmente reconhecido nem pelo Estado nem pelas classes

dominantes. A ideia de uma “democracia racial” havia se enraizado profundamente no

imaginário social brasileiro. No entanto, como apontam Albuquerque e Filho (2006, p.

274), a presença do racismo no país seria evidenciada a partir de um episódio

envolvendo uma figura internacional. Em visita ao Brasil, a bailarina norte-americana

Katherine Dunham foi impedida de se hospedar em um hotel em São Paulo por ser

negra. A denúncia do caso ganhou ampla repercussão nacional e internacional,

questionando diretamente a suposta harmonia racial no Brasil.

Esse episódio deu novo fôlego à militância negra, que passou a intensificar

suas reivindicações. Diante da pressão crescente, o Congresso aprovou, em 1951, a

chamada Lei Afonso Arinos, que “definia como crime de contravenção a restrição do

acesso de alguém a serviços, educação e empregos públicos por causa da cor da

pele” (Albuquerque; Filho, 2006, p. 274). Apesar de representar um marco simbólico

para a população negra, a lei acabou tendo caráter meramente formal. Como

destacam os autores, mesmo diante de inúmeras denúncias, nenhuma condenação

foi efetivada, revelando a fragilidade na aplicação da legislação.

Até este momento elencamos diversos momentos e ações que simbolizaram a

resistência e luta da população negra em nossa sociedade. Ao analisarmos as

diversas formas de resistência construídas e mantidas pela população negra no Brasil,

é possível reconhecer nelas um elo direto com o desenvolvimento da luta antirracista

no país.

A agenda antirracista, segundo Guimarães (1995, p. 28-29), ganha destaque

internacional após o fim da Segunda Guerra Mundial, com ênfase em países como os

Estados Unidos e África do Sul. Nesses contextos, o antirracismo se desenvolveu

como resposta direta a sistemas de segregação racial oficialmente institucionalizados,

como o apartheid sul-africano e as leis de segregação nos Estados Unidos,

conhecidas como Jim Crow. Nesses países, a opressão racial era explícita, legalizada

e visivelmente imposta; já no Brasil a luta antirracista seguiu um caminho distinto:



64

diante de um cenário marcado pelo mito da “democracia racial”, ela ocorreu de forma

fragmentada, sendo muitas vezes silenciada ou cooptada pelas classes dominantes e

pelo Estado.

A potência do movimento antirracista brasileiro começa a emergir com mais

clareza a partir da contestação do mito da “democracia racial”, impulsionada pela

crescente exposição das desigualdades sociais e do “preconceito de cor” vivenciado

pela população negra (Guimarães, 1995, p. 28). Esse processo se intensifica

especialmente após o fim formal da segregação racial nos Estados Unidos, quando

os olhares internacionais se voltam para o Brasil, questionando a suposta convivência

racial harmoniosa promovida pelo discurso oficial do país.

Do ponto de vista teórico, a concepção da chamada “democracia racial” no

Brasil foi objeto de investigação da pesquisa fomentada pela Organização das Nações

Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO), na década de 1950.

Coordenado pelo sociólogo francês Roger Bastide, com a colaboração de intelectuais

brasileiros como Florestan Fernandes, o estudo teve como objetivo compreender a

ausência de conflitos raciais no contexto brasileiro, especialmente em comparação

com outras sociedades marcadas por regimes de segregação explícita, como os

Estados Unidos e a África do Sul.

A escolha do Brasil como campo empírico deveu-se à sua projeção

internacional enquanto nação miscigenada e supostamente harmoniosa em termos

raciais. Contudo, os resultados obtidos, conforme pode ser apreendido em Maio

(1999), revelaram um quadro de racismo estrutural e velado, caracterizado pela

exclusão sistemática da população negra dos espaços de poder, das oportunidades

educacionais e das posições de prestígio social. A pesquisa foi decisiva para a crítica

ao mito da “democracia racial”, evidenciando que tal narrativa operava como um

instrumento ideológico de ocultamento das desigualdades raciais e de legitimação da

permanência de estruturas discriminatórias na sociedade brasileira.

Para Guimarães (1995, p. 43), o maior obstáculo enfrentado pela luta

antirracista no Brasil é fazer com que as pessoas compreendam que as desigualdades

raciais não surgiram de forma aleatória ou natural, mas foram sistematicamente

construídas ao longo do tempo. Nesse sentido, torna-se fundamental que a população

perceba, em seu cotidiano, como essas desigualdades se reproduzem nas diferentes

esferas da vida social, nas indústrias, nas escolas, no sistema de saúde, nos centros

urbanos e nas periferias, e até mesmo nas instituições governamentais.



65

O desenvolvimento do antirracismo, entretanto, não é uma tarefa simples, nem

mesmo para a população negra, pois exige um processo de auto-reconhecimento

enquanto sujeitos racializados (Guimarães, 1995, p. 43), que demanda compreender

a dimensão histórica e social do conceito de "raça". No caso brasileiro, esse conceito

foi utilizado, especialmente durante o século XIX, para justificar a dominação e

marginalização da população negra, perpetuadas mesmo após o fim formal da

escravidão (Lima, 2013, p. 99). Para Guimarães (1995, p. 43), tal reconhecimento

significaria

a reconstrução da negritude a partir da rica herança africana - a cultura
afro-brasileira do candomblé, da capoeira, dos afoxés etc. -, mas
significa também se apropriar do legado cultural e político do “Atlântico
negro” - isto é, o Movimento pelos Direitos Civis nos Estados Unidos,
a renascença cultural caribenha, a luta contra o apartheid na África do
Sul etc.

Nesse sentido, as expressões da cultura negra, aqui em especial o samba

pensado enquanto instrumento de resistência, pode se conformar enquanto um

importante componente da luta antirracista no Brasil, ligado desde sua origem à

população negra e sua herança ancestral. O samba, em sua essência, é expressão

de denúncia, consciência crítica e enfrentamento ao racismo, seja evidenciando as

desigualdades existentes ou através da promoção e valorização da identidade negra.

Contudo, a preservação da cultura negra no Brasil não se realiza de maneira

homogênea. Ela é atravessada por tensões: de um lado, aqueles que resistem e

valorizam ativamente essa herança; de outro, aqueles que, por força de uma longa

trajetória de exclusão e silenciamento, acabam por reproduzir os padrões da cultura

dominante (Fernandes, 1989, p. 35)

3.2 EXPRESSÕES DA CULTURA NEGRA

É fundamental reconhecer a cultura negra como uma poderosa ferramenta de

resistência, cuja força reside justamente na preservação e reinvenção de suas

tradições. Por meio da religiosidade de matriz africana, da música, da dança, da

oralidade e dos saberes coletivos, a população negra não apenas reafirmou sua

identidade e humanidade, mas também construiu formas de enfrentamento à

exclusão, à discriminação e às múltiplas violências historicamente impostas pela

sociedade brasileira.



66

Essa cultura sofreu uma tentativa sistemática de apagamento e, mais que isso,

foi empurrada para uma posição de subalternidade, forçada a se tornar uma cópia

empobrecida do branco (Fernandes, 1989, p. 46), sem reconhecimento ou dignidade

própria. Apesar das diversas tentativas de afastar o negro de suas raízes culturais,

seja por meio da escravização brutal, seja pela imposição acrítica da cultura europeia

como modelo a ser seguido pelas classes dominantes, a cultura negra não apenas

resistiu, como permanece viva e enraizada em todo o território nacional (Fernandes,

1989, p. 51).

Como aponta Fernandes (1989, p. 85), uma das formas de preservar a herança

cultural negra foi por meio de manifestações lúdicas, frequentemente incorporadas ou

ressignificadas, como no caso do sincretismo religioso, que associa festividades e

símbolos católicos a entidades das religiões de matriz africana. Elementos como a

dança, a música e os rituais religiosos ao assumirem um caráter lúdico aos olhos das

classes dominantes, se tornavam aparentemente inofensivos, sendo muitas vezes

vistos apenas como formas de entretenimento entre os negros. No entanto, Fernandes

(1989, p. 85) destaca que, por trás do canto e da coreografia, por exemplo, estavam

presentes valores, tradições, costumes africanos, mitologias ancestrais e sistemas

religiosos profundamente enraizados, que resistiram à violência da escravidão e ao

apagamento cultural, permitindo a continuidade dos saberes, memórias e práticas

religiosas.

Ao se difundir por todo o território nacional, a cultura negra passou a ser

incorporada na construção simbólica do Estado brasileiro, que, nas primeiras décadas

do século XX, buscava consolidar uma identidade nacional. Esse processo revela

tanto a força e a resistência da população negra quanto a tentativa do Estado de

assimilar essas manifestações culturais dentro de um projeto de nação,

homogeneizando, apagando ou silenciando as lutas e reivindicações por igualdade

racial. Nesse processo o samba foi apropriado e promovido como expressão da

cultura brasileira. Tal incorporação esteve diretamente ligada à consolidação do mito

da “democracia racial” e à exaltação da mestiçagem como traço identitário do país

(Albuquerque; Filho, 2006, p. 225). Os autores evidenciam que

essa noção de identidade nacional pressupunha que tínhamos uma
cultura homogênea e singular, resultado da miscigenação racial. O
país seria a comunhão de costumes, religião, raça, língua e de
memórias sobre o passado que passaram a definir aquilo que fazia de
todos nós brasileiros (Albuquerque; Filho, 2006, p. 225).



67

Neste período, as religiões afro-brasileiras já apresentavam uma estrutura

ampla na sociedade brasileira, constituindo “o candomblé na Bahia, a umbanda no

Rio de Janeiro, xangô no Recife, batuque em Porto Alegre e Casa das Minas no

Maranhão” (Albuquerque; Filho, 2006, p. 239). O Estado, em busca da construção de

uma identidade nacional, adotava, muitas vezes, uma postura contraditória em relação

às religiões afro-brasileiras, que continuavam a sofrer com a repressão policial,

perseguição religiosa e estigmatização. Dessa forma, o que se tinha era a apropriação

de elementos específicos associados a estas religiões, que foram convertidos em

patrimônio cultural nacional. Essa posição ambígua do Estado pode ser percebida

através da carta enviada a Juracy Magalhães, então governador do estado da Bahia,

pela União das Seitas Afro-Brasileiras da Bahia, em 1937, solicitando que a liberdade

religiosa fosse respeitada e que as perseguições policiais cessassem. Contudo, foi

somente em 1976 que houve a assinatura do ato administrativo que garantiria a

liberdade religiosa no estado (Albuquerque; Filho, 2006, p. 243).

A capoeira é outro importante elemento da cultura negra que merece destaque.

Conforme já mencionado, diversos aspectos da cultura negra adquiriram um viés

lúdico, aos olhos das classes dominantes. No entanto, para os negros, a capoeira era,

sobretudo, uma forma de defesa pessoal. Ainda assim, ela frequentemente era

apresentada, de maneira intencional, como uma dança, especialmente por ser

acompanhada por instrumentos musicais tradicionais, o que servia como estratégia

para driblar a repressão dirigida a seus praticantes. Albuquerque e Filho (2006, p. 244)

evidenciam que

na primeira metade do século XIX a capoeira era praticada pelos
escravos e libertos. Jogar capoeira consistia no uso de agilidade
corporal e no manejo da navalha para golpear os adversários. A
presença dos capoeiras nas ruas marcava o cotidiano da escravidão
urbana no Rio de Janeiro. Para a polícia eles eram vadios e
desordeiros sempre dispostos a afrontá-la com violência. Entretanto,
os capoeiras também eram trabalhadores ocupados no transporte de
mercadorias, operários, marinheiros, enfim pessoas que constituíam
nas ruas e praças espaços próprios. Mas, para as autoridades policiais
do período imperial os capoeiras comprometiam a ordem social,
desestabilizavam o cotidiano das cidades. A destreza no manuseio da
navalha e a habilidade no uso do próprio corpo nos golpes faziam
deles uma gente potencialmente perigosa.

Em 1890, a prática da capoeira foi criminalizada, passando a ser considerada

uma contravenção penal, com penas que variavam de dois a seis meses de prisão.



68

Para as autoridades policiais, “os capoeiras” eram frequentemente apontados como

os principais responsáveis pelos delitos nos centros urbanos. Foi apenas a partir da

década de 1930 que se iniciou o processo de descriminalização da capoeira, tendo

como figura central o mestre Bimba, que desenvolveu a capoeira regional na Bahia.

Sem romper com suas raízes negras, mestre Bimba reformulou a capoeira,

incorporando a ela elementos de lutas marciais reconhecidas na época, além de incluir

jovens brancos em seus grupos (Albuquerque; Filho, 2006, p. 248). Em 1933, a

capoeira foi oficialmente reconhecida como prática desportiva e, gradualmente,

passou a ser integrada como uma expressão da cultura nacional brasileira.

o reconhecimento social e a descriminalização da capoeira e do
candomblé não significaram o fim dos preconceitos e nem da
perseguição policial. O preconceito continuou presente nas páginas
dos jornais, nas políticas governamentais e nas ações da polícia.
Entretanto, representa uma conquista importante na história de luta
dos negros e revela as dinâmicas políticas e culturais próprias às
relações raciais no Brasil (Albuquerque; Filho, 2006, p. 250).

Apesar da diversidade das expressões culturais negras, o samba foi igualmente

incorporado, ao longo do século, como um componente fundamental da identidade

nacional. No entanto, antes de abordar especificamente o samba, é importante

considerar também a formação do carnaval em nossa sociedade, já que, na

atualidade, é difícil pensar esses dois elementos de forma dissociada.

No século XIX, o carnaval coexistia com uma brincadeira popular conhecida

como Entrudo, que envolvia o uso de farinha, água e máscaras. Os intelectuais da

época teciam severas críticas ao Entrudo,

tal incomodo com o jogo de molhação se explicava pelo risco de que
os “moleques”, a “ralé”, o “zé-povinho”, termos que designavam negros
e pobres, extrapolassem os limites da brincadeira e se julgassem em
pé de igualdade com os senhores, damas e senhoritas brancas
(Albuquerque; Filho, 2006, p. 226).

A partir da década de 1880, o Entrudo passou a ser severamente reprimido,

sendo gradualmente substituído por um modelo de carnaval inspirado nas festas

europeias, especialmente nas de Paris, Veneza e Nice (Albuquerque; Filho, 2006, p.

226). Já nos primeiros anos do século XX, o carnaval brasileiro se apresentava mais

estruturado, organizado por sociedades carnavalescas que adotavam elementos

luxuosos, como alegorias e adereços importados da cultura parisiense, sinalizando o

fim da brincadeira considerada incômoda pelas classes dominantes. Nesse cenário,



69

tanto os intelectuais quanto a imprensa da época se encantaram com os desfiles

dessas sociedades carnavalescas, acreditando que negros e brancos que pertenciam

as camadas populares acabariam por adotar uma forma "civilizada" de diversão

(Albuquerque; Filho, 2006, p. 228).

Todo o luxo importado não foi suficiente para afastar o carnaval da forte

influência das tradições negras, mesmo no Rio de Janeiro, onde a repressão era mais

intensa por se tratar da capital do país e onde se esperava um comportamento mais

"civilizado" por parte da população. Os primeiros ranchos carnavalescos cariocas

(grupos festivos organizados) surgiram no início do século XX, especialmente na

região portuária, área marcada pela presença de capoeiristas, terreiros de candomblé

e cortiços. Esse espaço era um importante reduto da população negra, notadamente

de migrantes baianos (Albuquerque; Filho, 2006, p. 228).

De acordo com Sodré (1998), os ranchos utilizavam do carnaval (festa

europeizada) para se inserirem de forma coletiva na área urbana e “afirmar, através

da música e dança, um aspecto da identidade cultural negra” (Sodré, 1998, p. 36), era

de fato o rompimento dos limites sociais, raciais e territoriais impostos pelas classes

dominantes. Embora os ranchos tenham se popularizado ao longo do século XX, o

primeiro deles, o "Rei de Ouro", foi fundado já em 1894 por Hilário Jovino, figura

proeminente do bairro da Saúde, que foi também tenente da Guarda Nacional, ogã e

carnavalesco. A força e a expressividade cultural da população negra nessa região

levaram-na a ser conhecida como "Pequena África" (Albuquerque; Filho, 2006, p.

228).

Outra figura notável e de grande importância na chamada Pequena África foi

Tia Ciata, amplamente conhecida em sua comunidade e organizadora do rancho Rosa

Branca. Ela soube articular com habilidade a presença baiana no cenário cultural

carioca, tornando-se uma figura influente tanto entre os moradores locais quanto entre

pessoas de prestígio, sendo essa uma das formas de se escapar das perseguições

direcionadas à população negra e, também, criar espaços de inserção social,

garantindo aos negros o acesso a empregos dignos e até mesmo a cargos públicos

(Albuquerque; Filho, 2006, p. 229).

O carnaval carioca, assim como na Bahia, contava com a formação de blocos

de carnaval – ou cordões -, reunindo pessoas que cantavam e dançavam com forte

referência ao candomblé e a elementos de matriz africana, como a própria utilização

de tambores, comuns em seus rituais religiosos. Como é possível apreender a partir



70

de Albuquerque e Filho (2006, p. 234-235), as classes abastadas tentaram europeizar

o carnaval brasileiro, buscando a consolidação de uma festa popular “civilizada”.

Contudo, vemos através dos ranchos e dos blocos que a população negra se

inseriu e reinventou o carnaval a seu modo, com forte referência aos terreiros de

candomblé, onde encontraram uma forma de contarem sua história, valorizarem sua

herança e expressões da cultura africana que resistiram ao longo processo de

apagamento histórico e cultural sofrido pela população negra, como mencionam

Albuquerque e Filho (2006, p. 235), os negros “’africanizavam’ a festa”.

A presença marcante da cultura negra no carnaval contrariava os ideais das

classes dominantes, de intelectuais, da imprensa e do próprio Estado. A repressão às

manifestações culturais negras, presentes no carnaval, intensificou-se: diversos

blocos foram proibidos de desfilar, instrumentos musicais foram apreendidos e

passou-se a exigir autorizações para que esses grupos saíssem às ruas. Além disso,

houve um rígido controle sobre os conteúdos apresentados e expostos durante os

blocos, revelando um quadro amplo de repressão e perseguição à população negra e

às suas expressões culturais (Albuquerque; Filho, 2006, p. 235-236). Mais uma vez,

a população negra foi obrigada a encontrar maneiras de contornar a repressão. O fato

é que o carnaval já era, ou estava se consolidando como, uma manifestação cultural

essencialmente negra.

3.3 SAMBA, CULTURA E RESISTÊNCIA

As primeiras décadas do século XX foram marcadas pela busca de uma

identidade nacional. Esse período conviveu simultaneamente com a perseguição e o

protagonismo das expressões culturais negras, que ganhavam destaque em todo o

território brasileiro; foi nesse contexto que o samba se popularizou (Albuquerque;

Filho, 2006, p. 236). Esse processo ocorreu em meio à consolidação do mito da

“democracia racial” e à repressão sistemática de manifestações culturais negras

específicas, como o candomblé e a capoeira (Lima, 2013).

Embora hoje o conceito de racismo estrutural esteja consolidado como

ferramenta analítica, à época, o mito da “democracia racial” dificultava o

reconhecimento social das desigualdades raciais, produzindo uma falsa ideia de

integração e harmonia entre os grupos étnico-raciais. Essa conjunção contraditória

expressa a incorporação, por parte dos intelectuais e classes dominantes, somente



71

de elementos que lhes interessavam e pudessem sofrer o processo de

“branqueamento”. Desta forma, por exemplo, vemos o protagonismo do samba ao

mesmo tempo que as religiões de matriz africana eram duramente perseguidas,

criticadas e tidas como um dos elementos simbólicos do “atraso” da população negra.

O samba urbano, que nasce e cresce nas cidades no início do século XX, muito

se relaciona à tradição, não em um sentido estático, mas como uma relação viva e

dinâmica, entre a população e seu patrimônio cultural, isto é, há uma articulação

indissociável entre quem produz e sua produção, considerando todo o conjunto de

valores, crenças, memórias e culturas herdadas ou construídas ao longo dos anos

(Neves, 2013). Contudo, o samba é conformado não apenas pela tradição, mas

também pelas circunstâncias concretas da vida, se desenvolvendo dentro de um

contexto social e histórico, marcado pelo avanço das relações capitalistas, ou seja, é

marcado amplamente pelas relações sociais e de produção do país. Este fato pode

ser apreendido a partir de Neves (2013, p. 123-124):

o surgimento e a popularização do samba urbano relacionam-se à
tradição, entendida enquanto “articulação orgânica entre sujeito e
objeto, entre o povo e seu patrimônio histórico-cultural” – plano
espiritual; que esta articulação se dá determinada por contingências,
demandas e necessidades – bem como por respostas dadas a estas
por indivíduos singulares e grupos sociais particulares – postas
historicamente pelo processo de universalização das relações
mercantis no quadro da formação social brasileira – plano material.

O samba não pode ser visto apenas como uma manifestação artística; ele é

também uma expressão de conhecimento e resistência. Enraizado na realidade

concreta de seus criadores, o samba está profundamente conectado às dimensões

sociais, culturais, políticas, históricas e econômicas da sociedade brasileira. Por isso,

assume o papel de instrumento de luta, afirmação identitária e reflexão crítica,

funcionando como uma resposta ativa às exclusões, perseguições e violências vividas

e ainda vivenciadas pela população negra ao longo da história.

Segundo Neves (2013, p. 130), o samba surge da fusão entre a música rural-

folclórica e as danças nacionais urbanas. A música rural-folclórica é trazida

principalmente pela população negra que migrou da região norte do país para o Rio

de Janeiro e se articula ao desenvolvimento de danças urbanas, como o maxixe. Na

formação do samba urbano, ainda no início do século XX, é fundamental retomar a

importância de uma figura já mencionada: Tia Ciata. Atuando na região da Pequena



72

África, especialmente na Praça Onze, Tia Ciata teve papel central na consolidação do

samba como expressão cultural urbana.

O samba urbano não nasce diretamente nas ruas, mas sim no contexto de

festas íntimas, muitas vezes realizadas nas residências das chamadas “tias baianas”.

Um exemplo emblemático é a casa de Tia Ciata, onde era comum a ocorrência

simultânea de diferentes manifestações musicais e de dança, distribuídas em

cômodos distintos. No terreiro, por exemplo, localizado nos fundos da casa,

aconteciam encontros mais reservados, nos quais predominavam a pernada ou

batucada, marcadas por instrumentos de percussão e passos de dança intensos

(Neves, 2013, p. 140). Foi nesse ambiente de encontros e trocas culturais que

músicas, danças e instrumentos começaram a se entrelaçar, dando origem ao samba,

inicialmente identificado como “festa dos pardos” ou “festa popular” (Neves, 2013, p.

139).

Para Neves (2013, p. 141), o samba representa a convergência de elementos

do passado colonial com os princípios modernos imbuídos no capitalismo. Este fato,

segundo o autor, é percebido na convergência entre o folclórico e o popular. O

folclórico, de um lado, é caracterizado pela oralidade, pela autoria coletiva ou

desconhecida e pela forma aberta à improvisação, como é o caso do “partido alto”,

com seus refrões curtos alternados com partes livres. Já o popular, por outro lado,

está relacionado à profissionalização da música, à autoria individual e registrada, ao

registro em partitura e gravação fonográfica e à forma musical mais fechada e definida

(Neves, 2013, p. 141). Como afirma Sodré (1998, p. 39-40), a indústria fonográfica e

a comercialização do samba coloca cada vez mais sua composição enquanto um

processo individual, afastando o compositor das origens coletivas do samba e sua

forte vinculação com o âmbito social, sendo que o compositor no cenário capitalista é

mera força de trabalho.

Em 1916, por exemplo, houve o registro da música “Pelo telefone”, de autoria

de Ernesto dos Santos (Donga)11, este samba popularizou e esteve presente no

carnaval de 1917. Enquanto expressão cultural, manifesta a realidade vivida por seu

autor, este samba denunciava a participação da polícia em jogos de azar, até então

11 A autoria de “Pelo Telefone” ainda hoje é discutida no meio musical, pois trata-se de uma composição
coletiva, idealizada nos tradicionais ranchos, como menciona Sodré (1998, p. 40): “o processo coletivo
de elaboração dessa peça ainda é por demais evidente”.



73

proibidos: “O chefe da polícia / Pelo telefone mandou me avisar / Que lá na carioca / Tem

uma roleta para se jogar” (Donga, 1917).

Seu sucesso foi tão significativo que abriu espaço na nascente indústria cultural

para a valorização e projeção de produções artísticas oriundas da população negra

(Albuquerque; Filho, 2006, p. 237-238).

Outro notável compositor de samba que inaugura a era individualizante e de

registro formal das composições, transformando a música folclórica em música

popular, foi José Barbosa da Silva (Sinhô). De acordo com Sodré (1998),

Sinhô reivindicava e brigava pelo reconhecimento social de suas
criações como produção individualizada, como obras de autor. Mesmo
que se apossasse de um tema coletivo, justificava o seu ato com a
invocação de um direito de caça: “Samba é como passarinho. É de
quem pegar” (Sodré, 1998, p. 40).

Temos, em 1928, no Rio de Janeiro, o surgimento das primeiras escolas de

samba com objetivos festivos e assistenciais (Albuquerque; Filho, 2006, p. 238). A

designação do termo “escola” representa para Sodré (1988, p. 35-36) o abandono das

“características (mais negras) dos cordões em favor de significações mais integradas

na sociedade branca”. Neste sentido, a estrutura do carnaval, até então fortemente

influenciada pelos ranchos carnavalescos, passa a incorporar o samba como

elemento central, com sua musicalidade própria, coreografias características e letras

marcadas pela oralidade popular. Com o tempo, as escolas de samba conquistam

protagonismo no carnaval carioca, tornando-se suas principais atrações e

contribuindo decisivamente para a consolidação do carnaval como a maior festa

nacional (Albuquerque; Filho, 2006, p. 238).

No entanto, apesar da elevação simbólica do samba e do carnaval como

expressões da identidade nacional, a população negra, principal protagonista dessas

manifestações, continuava enfrentando a discriminação racial e marginalização,

dentro da própria sociedade que passava a celebrar sua cultura (Lima, 2013, p. 97).

Esse processo de valorização simbólica do samba, no entanto, não se deu de

forma neutra ou desinteressada. Braz (2013b) aponta que o samba, inserido nas

dinâmicas políticas e sociais do Brasil do século XX, passou a ser apropriado pelo

projeto nacional burguês, que, historicamente aliado aos setores mais conservadores

da sociedade, buscava neutralizar o potencial contestatório das expressões

populares. Assim, o samba foi, em grande medida, transformado em um emblema da



74

identidade nacional, operação que envolveu estratégias de cooptação e reformulação

de seus sentidos originais.

A partir da análise de Sodré (1998, p. 49-50) vemos o samba se tornar cada

vez mais uma produção intelectualizada, tomando a classe média como sua principal

produtora, conferindo ao samba um novo significado, “tratava-se de um movimento de

expropriação paulatina do instrumento expressivo de um segmento populacional

(pobre, negro) por outro (médio, branco)”. Este fato muito se deve às impressões

mercadológicas impelidas pelo sistema capitalista que torna o samba objeto de

comercialização e lucro.

A dimensão coletiva, dinâmica e criativa do samba, frequentemente marcada

pelo improviso, pela oralidade e pela vivência comunitária, acaba por ser encoberta

quando essa expressão cultural é progressivamente transformada em um produto

estático, moldado pelas exigências do mercado e voltado à comercialização (Sodré,

1998). Aquilo que nasceu nos terreiros, nas rodas de samba e nos “fundos de quintal”,

passa a ser enquadrado por lógicas profissionais e empresariais, distanciando-se de

suas raízes populares e de sua função como instrumento de resistência e afirmação

identitária da população negra e das classes subalternas. Como dispõe Sodré (1998,

p. 51-52), o samba “saiu do fundo do quintal” e foi gradativamente absorvido pela

indústria cultural, sendo inserido no universo do espetáculo e do consumo.

Este cenário torna-se evidente na década de 1970, quando a ditadura civil-

militar consolida as bases para o fortalecimento de uma indústria cultural altamente

concentrada e controlada por grandes grupos econômicos, que passam a atuar de

maneira estratégica, sendo essencial para a difusão de uma cultura de massas com

forte caráter alienante (Netto, 2015). Essa produção simbólica cumpre a função de

reforçar valores e ideologias que sustentam a ordem vigente, orientado pela lógica

capitalista e interesses das classes dominantes, conformando um verdadeiro

“mercado nacional de bens simbólicos” (Netto, 2015, p. 95).

Contudo, mesmo diante desse processo, não se pode ignorar a força do samba

como espaço de resistência. Através de um movimento dialético e contraditório, ele

manteve-se como uma forma de expressão das classes populares excluídas do poder

político, funcionando como canal de manifestação de suas experiências, críticas e

reivindicações. Essa resistência se expressa nas composições do gênero por meio de

lamentos, denúncias sociais, sátiras e ironias, que revelam a permanência de uma



75

consciência crítica mesmo sob a tentativa de apropriação desta expressão cultural.

Este fato pode ser melhor apreendido a partir de Braz (2013b, p. 91-92):

se, por um lado, o modus operandi burguês no Brasil - geneticamente
inclinado às alianças com os segmentos mais retrógrados da
sociedade como forma de afastar qualquer possibilidade de
participação política de baixo" nos rumos do país - foi responsável por
introduzir entre nós uma tendência à cooptação dos elementos
populares presentes na vida cultural (e com o samba não foi diferente,
operando-se nele verdadeiros transformismos, tornando-o símbolo da
"identidade nacional"), por outro não foi capaz de impedir que o samba
se tornasse, através de um processo dialético em contradições, uma
das formas de resistência encontradas pelos segmentos de classe
afastados do poder político, um verdadeiro canal de explicitação de
suas demandas, que, de modo muito diverso, aparecem nas
composições do gênero sob a forma de denúncia, lamentação, sátira
ou anedota.

O samba configura-se como uma manifestação cultural atravessada por

contradições, evidenciando o permanente tensionamento entre sua apropriação pelas

classes dominantes e sua dimensão originária de resistência (Braz, 2013b). Embora

inserido nas dinâmicas da mercantilização e da indústria cultural, o samba não perdeu,

de forma automática, sua capacidade crítica e seu enraizamento nas experiências das

classes populares. Contudo, a manutenção e o fortalecimento dessa perspectiva de

disputa pela hegemonia não ocorrem de maneira espontânea. Trata-se de um

processo que exige a instrumentalização política dessa expressão cultural por parte

da classe trabalhadora, uma vez que a cultura representa um dos pilares

fundamentais na disputa pela hegemonia no âmbito da sociedade civil. A luta em torno

das expressões culturais e artísticas, portanto, constitui dimensão estratégica na

construção de um projeto societário alternativo.

3.4 SAMBA, LUTA ANTIRRACISTA E A CONSTRUÇÃO DO NACIONAL-POPULAR

Como já amplamente evidenciado, é praticamente impossível dissociar a

questão social12 da questão racial ao analisarmos o desenvolvimento histórico do

Brasil, especialmente considerando a profunda imbricação do aspecto racial na

conformação da classe trabalhadora nacional. Nesse sentido, o samba pode ser

12 “Por ‘questão social’ entende-se aqui o conjunto das manifestações (sociais, políticas e culturais)
que surgem da dinâmica contraditória do desenvolvimento capitalista que põe e repõe em constante
antagonismo os interesses sociais das duas classes fundamentais da sociedade” (Braz, 2013, p. 82)



76

compreendido não apenas como uma expressão cultural de resistência da população

negra, mas também como um importante instrumento de afirmação e identidade das

classes populares.

Conforme aponta Sodré (1998, p. 58-59), os compositores de samba eram, em

sua maioria, trabalhadores oriundos das camadas populares, exercendo ofícios como

“marceneiros, pintores de parede, serralheiros, fundidores, mecânicos, guardadores

de automóveis, contínuos de repartições públicas ou bancárias, biscateiros”, ou seja,

integrantes do amplo espectro da classe trabalhadora urbana de baixa renda,

especialmente no contexto carioca. Essa característica evidencia o vínculo direto

entre a produção cultural e as condições materiais de existência desses sujeitos,

marcadas por precariedade, racismo e criminalização. O samba, nesse sentido,

insere-se profundamente nas dinâmicas sociais e econômicas do país, consolidando-

se como uma expressão autêntica das vivências de grupos historicamente

marginalizados.

Dessa forma, podemos realizar o resgate do potencial contestador e da

dimensão crítica do samba, enquanto expressão cultural que deve ser disputada e

direcionada para a construção de um projeto societário de disputa pela hegemonia,

ancorado nas vivências, demandas e anseios da classe trabalhadora. Assim, o samba

se configura como uma via concreta para a construção de uma perspectiva nacional-

popular.

A proposta de uma cultura nacional-popular exige, não apenas o

reconhecimento das manifestações culturais populares como legítimas, mas também

a sua valorização como espaços de produção de conhecimento, de crítica social e de

construção de alternativas à ordem vigente. Nessa direção, conforme apontam

Fernandes (1989), Sodré (1998) e Lima (2013), a presença do samba nas vivências

cotidianas e nas formas de sociabilidade das classes populares o configura não

apenas como manifestação cultural, mas também como componente essencial dos

processos de formação da identidade nacional, articulando cultura, política e

pertencimento social.

Esta tarefa se constituirá como um enorme desafio a ser conquistado. Embora

a sociedade civil tenha se consolidado no Brasil, vemos o Estado impor novas formas

de controle e repressão sobre a classe trabalhadora. A partir da intensificação das

contradições do capital, especialmente a partir do século XX, o Estado brasileiro

passou a atuar de maneira ativa na contenção das reivindicações populares, ora



77

reprimindo-as com violência, ora cooptando seus instrumentos de organização, como

os sindicatos, ora ainda antecipando-se às suas demandas como forma de manter o

controle por parte das classes dominantes (Coutinho, 2011).

A elaboração de uma perspectiva nacional-popular no Brasil deve,

necessariamente, integrar a luta antirracista como eixo estruturante, uma vez que a

formação social do país é profundamente marcada pela centralidade da questão

racial. Desconsiderar esse aspecto equivale a reforçar os mecanismos de exclusão,

marginalização e criminalização que historicamente atingem os sujeitos negros (Ianni,

2004). O racismo presente nas instituições e nas práticas cotidianas é responsável

por profundas desigualdades e não pode ser negligenciado em qualquer projeto

político que se proponha hegemônico e comprometido com os interesses da classe

trabalhadora. Nesse sentido, a valorização da cultura negra, em suas múltiplas

expressões, saberes e práticas, deve ser compreendida como um elemento

fundamental na construção de uma verdadeira perspectiva nacional-popular,

ancorada na realidade brasileira (Coutinho, 2011; Braz, 2013b).

Neste cenário contraditório do capitalismo contemporâneo, como afirma

Coutinho (2011), os intelectuais, ao deixarem de estar subordinados à cooptação das

classes dominantes, passam a compartilhar as experiências concretas da classe

trabalhadora. Essa vivência cotidiana torna-se fundamental para que esses

intelectuais compreendam de forma mais profunda as reivindicações, os dilemas e os

anseios dessa classe, o que possibilita uma atuação engajada e comprometida com

uma perspectiva de disputa hegemônica. O vínculo orgânico entre intelectuais e povo,

conforme os preceitos gramscianos, torna-se, portanto, um elemento estratégico para

a organização da luta política e para a construção de uma nova cultura, voltada aos

interesses populares, objetivando a conquista do consenso e a constituição de uma

nova hegemonia (Bezerra, 2012).

Como destaca Souza (2023), os intelectuais exercem papel central na

disseminação ideológica dos valores e concepções da classe à qual se vinculam. A

formação de um racismo estrutural e velado no Brasil é um exemplo contundente da

atuação dos intelectuais orgânicos vinculados às classes dominantes, que foram

historicamente responsáveis pela formulação e difusão de teorias racistas, pela

legitimação da ideologia do branqueamento e pela consolidação do mito da

“democracia racial”. Essas ideologias penetraram profundamente o tecido social



78

brasileiro, contribuindo para naturalizar a exclusão e a desigualdade racial, compondo,

como afirma Coutinho (2011), uma cultura elitista.

Como ressalta Souza (2023, p. 16), essa orientação intelectual e moral das

classes dominantes consolida sua hegemonia e socializa a classe trabalhadora a

partir de uma lógica cultural “elitista”, garantindo assim a reprodução da ordem social

desigual. É nesse contexto que o racismo se revela funcional à lógica do capitalismo.

o papel do racismo para o processo de acumulação de capital pelos
setores capitalistas, no sistema-mundo, ao legitimar a dominação
sobre determinadas regiões, facilitar a apropriação das riquezas
locais, despolitizar os grupos sociais oprimidos e proporcionar a
diminuição do valor da força de trabalho permitindo “minimizar os
custos de produção (os custos da força de trabalho) e, ao mesmo
tempo, os custos da agitação política (minimizar, não eliminar, pois
não é possível eliminar os protestos da força de trabalho). O racismo
é a fórmula mágica que concilia esses objetivos (Wallerstein, 2021, p.
69 apud Souza, 2023, p. 25)

Diante dessa realidade, evidencia-se o enorme desafio enfrentado pelos

intelectuais comprometidos com a transformação social: o de desmantelar as

estruturas ideológicas dominantes, especialmente aquelas que sustentam o racismo

e a divisão interna da classe trabalhadora. Cabe a esses intelectuais, portanto, atuar

de forma ativa na construção de uma consciência crítica coletiva que una os diferentes

segmentos da classe trabalhadora, em toda sua diversidade étnica, racial e cultural,

em torno de um projeto emancipatório e que se coloque de maneira contrária ao

projeto hegemônico persistente em nossa sociedade, capaz de confrontar o

capitalismo e suas múltiplas formas de opressão.

Nesse processo, destaca-se o papel dos intelectuais negros que, ao se

vincularem organicamente à classe trabalhadora, assumem a tarefa de construir uma

cultura que vise a disputa pela hegemonia, mas que não se limita à valorização

estética ou cultural da população negra, mas integra uma perspectiva crítica e

contestadora, comprometida com a transformação social. Como observa Fernandes

(1989, p. 52), a missão desses intelectuais ultrapassa a simples afirmação racial: ela

articula as opressões de raça e classe, compreendendo o racismo como

funcionalmente integrado à lógica de reprodução do sistema capitalista. Ao inserirem

suas vozes nas disputas simbólicas e políticas, esses intelectuais não apenas

enfrentam os discursos hegemônicos que invisibilizam a população negra e pobre,

mas também contribuem para desestabilizar os paradigmas impostos historicamente

pelas classes dominantes.



79

A atuação do intelectual negro cumpre, ainda, um papel pedagógico ao incidir

também sobre a população branca, tensionando os preconceitos que sustentam o

racismo. Nesse sentido, contribuem para a ressignificação da negritude e para a

democratização do saber e da representação simbólica. Ao romper com a imagem do

negro como sujeito a-histórico, denunciada por Ianni (2004), os intelectuais negros

reafirmam a complexidade e o protagonismo da população afro-brasileira na formação

da sociedade. Assim, seja pela criação cultural enraizada nas vivências populares,

seja pela produção teórica engajada, estabelece-se um movimento de resistência e

reconstrução histórica que fortalece os vínculos entre cultura, política e emancipação

social.

A cultura representa um importante componente para concretizar tal objetivo,

sendo ela, como expõe Bezerra (2012), um espaço de conquista do consenso e

hegemonia no âmbito da sociedade civil. Como afirma Ianni (1992, p. 143), “a cultura

não é inocente. Todas as expressões culturais, compreendendo valores e padrões,

maneira de pensar e dizer, modo de viver e trabalhar, criam-se e recriam-se na trama

das relações sociais”. Por isso, a formulação de uma nova cultura atrelada a classe

trabalhadora é capaz de constituir-se como forte elemento contestatório da ordem

social vigente, incluindo a desarticulação dos diversos preconceitos e discriminações,

sejam elas relacionadas a raça, a cor, ao sexo, religião ou origem étnica. Bezerra

(2012), em sua leitura de Gramsci, imputa aos intelectuais orgânicos a organização

dessa nova cultura, uma cultura capaz de fundamentar a disputa pelo consenso.

Retomando Williams (2007), observamos que dentre as diversas concepções

de cultura encontramos a arte, a exemplo a música, como forte componente e

expressão cultural (artística). Assim, como coloca Chauí (2000), a arte deve ser

compreendida como um processo complexo, onde seu criador confronta-se com sua

realidade, podendo submeter-se às condições a qual está exposto, ir contra ela, se

distanciar ou até mesmo retornar a ela (Chauí, 2000, p. 412-413).

O samba, enquanto expressão cultural e também estilo musical,

particularmente da população negra, é um especial instrumento de disputa entre as

classes, fato percebido já na década de 1930 com a forte integração do samba como

um elemento que constituiria a identidade nacional, à medida que se consolidava o

mito da “democracia racial” (Lima, 2013). Vemos uma tentativa de adequar o samba

aos interesses das classes dominantes e da indústria fonográfica, alinhados às

aspirações capitalistas (Sodré, 1998), despolitizando, desmotivando e desacreditando



80

o samba enquanto um elemento de resistência da população negra e potencial

articulador da classe trabalhadora.

Os intelectuais orgânicos ligados à classe trabalhadora desempenham um

papel oposto em relação aos intelectuais dos grupos dominantes ao buscar organizar

a cultura conforme os interesses e aspirações do povo. Nesse sentido, o samba tem

o potencial de expressar a resistência do povo, no sentido de construir uma luta

antirracista, articulando a classe trabalhadora dentro de uma perspectiva de disputa

pela hegemonia.

Ao analisarmos a formação social brasileira, torna-se evidente que a

constituição da nação esteve, desde o início, subordinada aos interesses das classes

dominantes, o que resultou na exclusão sistemática do povo dos processos decisórios

e de participação efetiva na vida nacional (Ianni, 2004). Essa cisão entre povo e nação

não é acidental, mas expressão de uma lógica profundamente enraizada em uma

dinâmica conservadora, autocrática e paternalista que marcou o desenvolvimento da

sociedade brasileira.

As classes dominantes ao se constituíram no Brasil a partir de processos de

transição “não-clássicos”, como analisados a partir da “via prussiana” e da “revolução

passiva” assumiram características antidemocráticas e racistas, tendo na

consolidação do Estado a forma política que perpetua as estruturas coloniais,

concentrando poder político e econômico, submetendo a classe trabalhadora,

especialmente a população negra, a uma dupla exclusão: de classe e racial, sendo

sistematicamente inferiorizada no mundo do trabalho, na política institucional e no

acesso aos direitos básicos de cidadania (Ianni, 2004; Coutinho, 2011).

Diante disso, a construção de um projeto nacional-popular demanda o

enfrentamento das contradições históricas que moldaram o país. É necessário

resgatar a dimensão popular como fundamento legítimo da ideia de nação, o que

significa reconhecer, incluir e valorizar os interesses, demandas, lutas, saberes e

expressões culturais do povo. Para isso, torna-se imprescindível a construção de uma

relação orgânica entre intelectuais e classes populares, superando qualquer

perspectiva hierarquizante (Bezerra, 2012; Coutinho, 2011). Os intelectuais devem se

colocar lado a lado com as lutas do povo, especialmente aquelas travadas no campo

do antirracismo, contribuindo para a elaboração de um novo imaginário nacional

baseado no pertencimento coletivo e não mais na exclusão.



81

Edificar uma nação sob a perspectiva popular implica tanto a aproximação

entre povo e intelectuais, quanto o restabelecimento do elo entre Povo e Nação, um

elo historicamente rompido por modelos elitistas - e consequentemente racistas. Essa

tarefa exige uma revisão crítica das marcas de nossa formação social, assim como

das bases culturais, políticas e simbólicas que sustentam a ideia de nacionalidade.

Apenas por meio desse processo será possível construir uma comunidade nacional

verdadeiramente democrática, que reconheça a centralidade da cultura negra, das

lutas populares e da participação coletiva como pilares de um novo projeto de país.

Consolidar uma cultura nacional-popular exige, assim, não apenas reconhecer

as expressões culturais da classe trabalhadora, mas integrá-las à luta política na

disputa pelo consenso e na construção de uma nova hegemonia. O samba, nesse

processo, pode desempenhar um papel estratégico, não apenas como símbolo de

identidade, mas como vetor de resistência e de rearticulação da classe trabalhadora.

Ao assumir essa função, a cultura deixa de ser mera reprodução da ordem e torna-se

força viva de contestação e construção de alternativas (Coutinho, 2011). Dessa forma,

o samba não apenas simboliza a resistência da população negra e das classes

subalternas, como também se insere no cerne da construção de uma perspectiva

nacional-popular que deve comportar a luta antirracista em uma sociedade como a

brasileira, comprometido com a emancipação social, racial e cultural do povo.



82

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Ao longo da construção deste trabalho buscamos evidenciar que a cultura, sob

a perspectiva marxista, constitui-se como um dos campos mais profícuos de disputa

pela hegemonia no interior da sociedade civil. Longe de se configurar como um

domínio neutro ou meramente reflexivo, a cultura exerce um papel ativo nas relações

de produção e reprodução da vida material e simbólica. Como nos demonstram

Bezerra e Bruziguessi (2019), a cultura deve ser compreendida como mediação ativa

e constitutiva das relações sociais, não sendo mero reflexo da base material, mas um

espaço de crítica e de disputa. Nesse sentido, ela se mostra como um elemento

estratégico para qualquer projeto societário que almeje a construção da hegemonia,

uma vez que interfere diretamente na formação da consciência social e na

organização das formas de sociabilidade.

No caso brasileiro, essa centralidade da cultura deve ser analisada à luz de

uma realidade social profundamente marcada pela intersecção de múltiplas

opressões, sobretudo de classe e raça. Compreendemos, portanto, que a disputa pela

cultura não pode se dissociar da luta antirracista, dado que o racismo estrutura e

atravessa as dinâmicas sociais, políticas e econômicas do país. A cultura negra, nesse

contexto, foi historicamente marginalizada, criminalizada e, em alguns momentos,

apropriada de forma seletiva pelos interesses das classes dominantes. Ainda assim,

resistiu como expressão de identidade, enfrentamento e afirmação.

Como discutido a partir de Moura (1983; 1981), a resistência da população

negra não se limitou à insubordinação direta, no período colonial e do Império, mas

também se expressou nas práticas cotidianas e nas formas culturais dessa população

que traduzem uma memória coletiva, histórica e insurgente, que resistiu durante toda

a conformação social brasileira. É precisamente nesse caráter de resistência que

reside seu potencial transformador. As expressões culturais negras, especialmente o

samba, quando articuladas à totalidade da classe trabalhadora, podem contribuir de

forma decisiva para a construção de um projeto societário orientado à construção de

uma nova hegemonia.

O samba ocupa lugar de destaque. Enquanto manifestação cultural forjada nas

vivências da população negra, o samba expressa a complexa dialética entre

“conformismo e resistência”, aspecto que compõe, de forma geral, a cultura popular

no Brasil (Chaui, 1986). O samba, ainda que tenha sido incorporado a projetos de



83

identidade nacional, ocultando seu potencial crítico e de resistência da população

negra, submetendo-o à lógica do nacionalismo autoritário, ainda se apresenta como

espaço privilegiado de elaboração crítica e de resistência e, por isso, deve ser

disputado como um potencial articulador da classe trabalhadora e um potencial

instrumento articulador de uma cultura que deve se construir em uma perspectiva

nacional-popular.

A análise teórica desenvolvida neste trabalho, especialmente a partir das

contribuições de autores como Almeida (2018), reforça que o racismo no Brasil não é

um resquício do passado escravocrata, mas sim um mecanismo estrutural, funcional

à lógica do capital. Ele opera como ferramenta de fragmentação da classe

trabalhadora, legitimando a superexploração do trabalho e reproduzindo as

desigualdades sociais e raciais. Dessa forma, qualquer projeto que pretenda disputar

a hegemonia e possuir um caráter emancipador deve integrar, de modo orgânico e

indissociável, a luta antirracista como componente estratégico e estruturante.

Contudo, não basta apenas promover uma cultura antirracista ou uma cultura voltada

aos interesses populares; é necessário, sobretudo, direcionar esforços para a

superação da sociedade capitalista, que sustenta sua permanência justamente por

meio das desigualdades sociais e raciais presentes no contexto brasileiro.

Neste cenário, a superação da ordem capitalista requer mais do que uma nova

organização econômica e política; exige a constituição de uma nova cultura

antirracista, popular e enraizada nas lutas concretas da classe trabalhadora. Nesse

contexto, o papel dos intelectuais orgânicos assume centralidade. Comprometidos

com os interesses históricos das classes subalternizadas e inseridos nas lutas do

cotidiano, esses sujeitos devem contribuir com a elaboração de uma nova cultura que

expresse uma vontade coletiva capaz de disputar a hegemonia.

Conforme a perspectiva gramsciana exposta por Bezerra (2012, p. 148), essa

disputa se materializa no interior da sociedade civil, especialmente por meio dos

aparelhos privados de hegemonia, como os partidos políticos, que têm a função

estratégica de organizar e elevar a consciência política das massas. Esses espaços

não apenas difundem ideologias, mas atuam na organização crítica do senso comum,

por meio de um processo educativo contínuo, capaz de articular sujeitos dispersos em

torno de um projeto coletivo. A constituição dessa vontade coletiva exige, portanto, a

construção de uma organicidade política e cultural permanente (Bezerra, 2012, p.



84

148), orientada por princípios de disputa pela hegemonia e voltada à transformação

da ordem vigente.

A constituição de uma cultura nacional-popular, alicerçada nas vivências

históricas da classe trabalhadora, configura-se, assim, como condição indispensável

para a formulação de um projeto político de disputa pela hegemonia e

verdadeiramente emancipador, comprometido com a superação das múltiplas formas

de opressão que estruturam a sociedade brasileira.

Portanto, reafirma-se que a cultura constitui-se como uma arena central na luta

pela emancipação social, racial e política no Brasil. A partir da articulação entre raça

e classe, evidenciou-se que a construção de uma nova hegemonia exige o

engajamento ativo dos sujeitos historicamente subalternizados na elaboração de uma

cultura que traduza suas experiências, anseios e projetos de futuro. O samba,

enquanto manifestação emblemática da cultura popular negra, materializa esse

potencial de disputa pela hegemonia, ao representar tanto uma tradição de resistência

quanto um instrumento de articulação coletiva. Assim, a constituição de uma cultura

nacional-popular comprometida com a luta antirracista e enraizada nos interesses da

classe trabalhadora emerge não apenas como uma tarefa política urgente, mas como

uma condição indispensável para a superação da ordem capitalista e para a

construção de uma sociabilidade orientada pela justiça social e pela igualdade

substantiva.

Por fim, longe de encerrar os debates aqui propostos, reconhece-se que este

trabalho representa apenas uma contribuição inicial a um campo de investigação

amplo e dinâmico. A temática da cultura, em especial, revela múltiplas possibilidades

de desdobramentos analíticos que merecem ser exploradas com maior profundidade.

Entre essas possibilidades, destaca-se a necessidade de uma abordagem

interseccional, que integre de maneira mais rigorosa as dimensões de gênero, raça e

classe, elementos indissociáveis para a compreensão da conformação social

brasileira e das formas específicas de reprodução do capitalismo em contextos

periféricos.

Além disso, propõe-se como caminho investigativo a análise das

transformações contemporâneas da cultura, considerando o papel central da indústria

cultural e os impactos das novas tecnologias de comunicação, especialmente as

mídias sociais, no processo de produção, circulação e consumo de bens simbólicos.

Essas dinâmicas impõem novos desafios à luta por hegemonia, exigindo o



85

desenvolvimento de estratégias críticas frente à mercantilização das expressões

culturais e à colonização dos imaginários.

Outro eixo possível de aprofundamento reside na ampliação do debate sobre a

cultura negra e a luta antirracista, incorporando uma perspectiva que valorize a

diversidade das manifestações culturais forjadas nas experiências históricas da

população negra. Expressões como a culinária, as danças, a literatura, o teatro, entre

outras formas de criação popular, devem ser compreendidas não apenas como

resistência, mas também como elementos constitutivos de uma possível cultura

nacional-popular, comprometida com os valores da emancipação social, racial e

cultural. Reconhecer e disputar tais expressões no campo da cultura é fundamental

para a construção de uma nova hegemonia.



86

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ALBUQUERQUE, Wlamyra R. de; FILHO, Walter Fraga. Uma história do negro no
Brasil. Salvador: Centro de Estudos Afro-Orientais; Brasília: Fundação Cultural
Palmares, 2006.

ALBUQUERQUE, Cynthia Studart; CARVALHO, Thays. Conexões entre questão
racial e questão social na formação social brasileira. In: MEDEIROS, Evelyne;
NOGUEIRA, Leonardo; BEZERRA, Lucas (org.). Formação social e Serviço Social:
a realidade brasileira em debate. 1 ed. São Paulo: Outras Expressões, 2019, p. 83-
101.

ALENCAR, Mônica Maria Torres de. Gramsci e a perspectiva nacional-popular no
âmbito da Cultura. O Social em Questão, Rio de Janeiro, vol. 20, n. 39, p. 185-210,
set. 2017.

ALMEIDA, Silvio. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte: Letramento, 2018.

ANTUNES, Ricardo. Os sentidos do Trabalho: ensaio sobre a afirmação e a
negação do trabalho. São Paulo: Boitempo, 2009.

BEZERRA, Cristina Simões; BRUZIGUESSI, Bruno. Cultura, formação social e
Serviço Social no Brasil: introdução ao debate. In: MEDEIROS, Evelyne; NOGUEIRA,
Leonardo; BEZERRA, Lucas (org.). Formação social e Serviço Social: a realidade
brasileira em debate. 1 ed. São Paulo: Outras Expressões, 2019, p. 199-227.

BEZERRA, Cristina. Cultura e hegemonia: a construção do debate cultural em
Gramsci e os desafios contemporâneos. In: Gramsci e a formação política.
Cadernos de Estudos ENFF vol.5, 2012, p. 109-163.

BOTTOMORE, Tom (org.). Dicionário do pensamento marxista. Rio de Janeiro:
Zahar, 1988.

BRAZ, Marcelo. Antes do samba: a peculiaridade da criação artístico-cultural. In: Braz,
Marcelo (org). Samba, Cultura e Sociedade. 1. ed. São Paulo: Expressão Popular,
2013a. p. 63-73.

BRAZ, Marcelo. O samba entre a “questão social” e a questão cultural no Brasil. In:
Braz, Marcelo (org). Samba, Cultura e Sociedade. 1. ed. São Paulo: Expressão
Popular, 2013b. p. 75-94.

CHAUÍ, Marilena Souza. Cultura e democracia: o discurso e outras falas. São Paulo:
Cortez, 2003.

CHAUI, Marilena. Convite à Filosofia. São Paulo: Ática, 2000, p. 402-428.

COUTINHO, Carlos Nelson. Cultura e sociedade no Brasil: ensaios sobre ideias e
formas. São Paulo: Expressão Popular, 2011, p. 13-73.

FERNANDES, Florestan. Significado do protesto negro. São Paulo: Cortez, 1989.



87

GIANNOTTI, Vito. História das lutas dos trabalhadores no Brasil. Rio de Janeiro:
MAUAD, 2007.

GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. Racismo e anti-racismo no Brasil. Novos
Estudos, São Paulo, n° 43, p. 26-44, nov. 1995.

IANNI, Octávio. A ideia de Brasil moderno. São Paulo: Brasiliense, 1992.

IANNI, Octavio. Escravidão e Racismo. São Paulo: HUCITEC, 1978.

IANNI, Octavio. O ciclo da revolução burguesa. Rio de Janeiro: Vozes, 1984.

IANNI, Octavio. Pensamento social no Brasil. São Paulo: EDUSC, 2004.

LIMA, Augusto. Samba, história e a questão racial e social. In: Braz, Marcelo (org).
Samba, Cultura e Sociedade. 1. ed. São Paulo: Expressão Popular, 2013. p. 95-119.

MARA, Eduardo; PIRES, Olívia Carolina. Capitalismo dependente, autocracia
burguesa e contradições de classe no Brasil. In: MEDEIROS, Evelyne; NOGUEIRA,
Leonardo; BEZERRA, Lucas. (orgs.). Formação social e Serviço Social: a realidade
brasileira em debate. 1. ed. São Paulo: Outras Expressões, 2019, p. 41-60.

MOURA, Clóvis. Escravismo, colonialismo, imperialismo e racismo. Afro-Ásia, São
Paulo, n° 14, p. 124-137, jan. 1983.

MOURA, Clóvis. Os quilombos e a rebelião negra. São Paulo: Brasiliense, 1981.

NETTO, José Paulo. Ditadura e Serviço Social: uma análise do Serviço Social no
Brasil pós-64. São Paulo: Cortez, 2015.

NETTO, José Paulo; BRAZ, Marcelo. Economia Política: uma introdução crítica. São
Paulo: Cortez, 2009, p. 58-63.

NEVES, Victor. Desde que o samba é samba…Roteiro para estudos. In: Braz, Marcelo
(org). Samba, Cultura e Sociedade. 1. ed. São Paulo: Expressão Popular, 2013. p.
121-143.

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: Brasiliense,
1986.

RICUPERO, Bernardo. Sete lições sobre as interpretações do Brasil. São Paulo:
Alameda, 2008.

ROUANET, Sergio Paulo. Mal-estar na modernidade. São Paulo: Companhia das
Letras, 2002, p. 14-19.

SCHLESENER, Anita Helena. Hegemonia e cultura: Gramsci. Curitiba: Ed. da UFPR,
1992, p. 39-49.

SODRÉ, Muniz. Samba, o dono do corpo. Rio de Janeiro: Mauad, 1998.



88

SOUZA, Mario. Hegemonia e a transformação do racismo em força social e numa das
estruturas da sociedade brasileira. Marx e o Marxismo: Rio de Janeiro, v. 11, n. 20,
jan/jun 2023, p. 14-31.

WILLIANS, Raymond. Marxismo e literatura. Rio de Janeiro: Zahar, 1979, p. 17-26.

WILLIANS, Raymond. Palavras-chave: um vocabulário de cultura e sociedade. São
Paulo: Boitempo, 2007, p. 117-124.


