UNIVERSIDADE FEDERAL DE JUIZ DE FORA
FACULDADE DE LETRAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LINGUISTICA

Angelo Silva Janior

A PRIAPEIA LATINA E A PRODUCAO DE OUTRAS SEXUALIDADES

Juiz de Fora

2025



Angelo Silva Junior

A PRIAPEIA LATINA E A PRODUCAO DE OUTRAS SEXUALIDADES

Dissertagdo apresentada ao Programa de
Pos-graduacao em Linguistica, da
Universidade Federal de Juiz de Fora, como
requisito parcial a obtencao do titulo de Mestre
em Linguistica. Area de concentragdo:
Linguagem e Humanidades.

Orientadora: Carol Martins da Rocha

Juiz de Fora
2025



Ficha catalografica elaborada através do programa de geragéo
automatica da Biblioteca Universitaria da UFJF,
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

Silva Junior, Angelo .

A Priapeia Latina e a producgao de outras sexualidades / Angelo
Silva Junior. -- 2025.

108 p.

Orientadora: Carol Martins da Rocha

Dissertagdo (mestrado académico) - Universidade Federal de Juiz
de Fora, Faculdade de Letras. Programa de Pés-Graduagédo em
Linguistica, 2025.

1. Antiguidade romana. 2. sexualidade. 3. Priapeia Latina. I.
Rocha, Carol Martins da, orient. Il. Titulo.




Angelo Silva Janior
A PRIAPEIA LATINA E A PRODUCAO DE OUTRAS SEXUALIDADES

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacao em Linguistica da Universidade Federal de
Juiz de Fora como requisito parcial a obtengao do titulo
de mestre em Linguistica. Area de concentragéo:
Linguistica.

Aprovado em 07 outubro de 2025.

BANCA EXAMINADORA

Prof2 Dr2 Carol Martins da Rocha - Orientadora
Universidade Federal de Juiz de Fora

Prof2 Dr2 Ana Paula Grillo El Jaick
Universidade Federal de Juiz de Fora

Prof. Dr. Robson Tadeu Cesila
Universidade de Sao Paulo

Juiz de Fora, 07/09/2025.

, ei[ _. | Documento assinado eletronicamente por Carol Martins da Rocha, Professor(a), em 09/10/2025, as 15:52,
;3.,.“”.1 [ﬂ conforme hordrio oficial de Brasilia, com fundamento no § 32 do art. 42 do Decreto n? 10.543, de 13 de novembro
eletrbnica de 2020.

| eil _ Documento assinado eletronicamente por Ana Paula Grillo El Jaick, Professor(a), em 09/10/2025, as 17:42,
] L‘ﬂ conforme hordario oficial de Brasilia, com fundamento no § 32 do art. 42 do Decreto n? 10.543, de 13 de novembro

assinatura

eletrénica dﬁ 2() 1)

| Eil _. | Documento assinado eletronicamente por Robson Tadeu Cesila, Usuario Externo, em 10/10/2025, as 11:11,
S 54 | conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no § 32 do art. 4¢ do Decreto n® 10.543, de 13 de novembro
eletrbnica de 2020.




Aos meus pais, que prepararam a terra onde

me invento.



AGRADECIMENTOS

Aos meus pais, Aparecida e Angelo, pelo amor que me sustentou € me permitiu
sonhar. A minha mée, que me mostrou que eu sempre tive direito a este mundo. Ao meu pai,
que me ensinou a importancia de uma vida com ternura.

A minha familia, Nathalia, Fernando e Dheyvid, que acompanharam com paciéncia
cada passo do meu crescimento.

Ao Welerson, meu guardido, que me ensina todos os dias que viver so tem sentido
quando ha amor. Obrigado, meu amigo, por ser o lugar para onde sempre posso retornar.

A Paula, minha alma gémea, que me acolhe s6 com o olhar.

Ao Diogo, por fazer do riso um lugar sé nosso.

Aos meus amigos, em especial Daniela Urgal, Vanessa Urgal, Paola Pozzi, Lucas
Jardim, Leandra Cartaxo e Jodo Victor, que ha anos abrilhantam a minha vida, mesmo quando
eu me ausentava e fazia do siléncio a minha Unica linguagem.

A Carol, minha orientadora, que tornou o percurso do mestrado mais rico, seguro e
luminoso do que eu poderia imaginar.

Aos membros da minha banca de qualificagdao, Profa. Dra. Ana Paula El-Jaick e Prof.
Dr. Adir Fonseca Jr, que foram generosos em suas leituras e cujas contribui¢des enriqueceram
decisivamente este trabalho.

Aos professores que aceitaram o convite para atuar como membros titulares da
Comissao Julgadora, sou profundamente grato pela generosidade do tempo e pela
oportunidade de receber criticas e comentarios que engrandecerdo este estudo: Profa. Dra.
Ana Paula El-Jaick e Prof. Dr. Robson Tadeu Cesila. Expresso igualmente minha gratidao ao
membro suplente Fabio da Silva Fortes.

A Universidade Federal de Juiz de Fora, que, desde 2016, atua como um artefato
cultural no meu processo de (de)subjetivacao.

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenagdo de Aperfeigoamento de
Pessoal de Nivel Superior — Brasil (CAPES) — Cédigo de Financiamento 001. A
Coordenacao de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior, entdo, agradego por conceder
a bolsa de estudos durante os dois longos anos de pesquisa.

A todas as pessoas que enfeitaram as margens.



RESUMO

Esta pesquisa investiga como a Priapeia Latina tensiona a leitura de Michel Foucault sobre a
sexualidade antiga e amplia a compreensdo da constituigdo de sujeitos desejantes na
Antiguidade romana. A partir das ideias presentes no projeto Historia da Sexualidade (1976,
1984, 2018), problematiza-se o0 modo como Foucault privilegia praticas de autorregulagao e,
assim, projeta uma imagem parcial do mundo greco-romano, deixando a margem discursos
obscenos, relagdes de poder e experiéncias sexuais que ndo se ajustam a esse modelo. Com
base em uma analitica do poder propria ao gesto genealdgico, examina-se uma selecdo de
poemas da Priapeia Latina, observando como tais textos mobilizam o obsceno e a violéncia
como técnicas de poder que produzem formas de existéncia que escapam ao esquema de
“cuidado de si”. Dessa forma, a pesquisa amplia o horizonte dos discursos sobre a sexualidade
romana, oferecendo uma leitura que complexifica o debate historiografico e reinscreve
praticas e desejos silenciados ndo tematizados na narrativa de Foucault.

Palavras-chave: Antiguidade romana; sexualidade; Priapeia Latina.



ABSTRACT

This research investigates how the Carmina Priapeia complicates Michel Foucault's reading
of ancient sexuality and broadens the understanding of the constitution of desiring subjects in
Roman Antiquity. Based on the ideas present in History of Sexuality project (1976, 1984,
2018), the way Foucault privileges self-regulation practices is problematized, thus projecting
a partial image of the greco-roman world, marginalizing obscene discourses, power relations,
and sexual experiences that do not conform to this model. Based on a power analytics specific
to the genealogical approach, a selection of poems from the Carmina Priapeia is examined,
observing how such texts mobilize the obscene and violence as techniques of power that
produce forms of existence that escape the scheme of the “self-care”. In this way, the research
expands the horizon of discourses on Roman sexuality, offering a reading that complexifies
the historiographical debate, incorporates and brings into focus reinstates silenced practices

and desires not addressed in Foucault's narrative.

Keywords: Roman antiquity; sexuality; Carmina Priapeia.



SUMARIO
1 INTRODUCAO

2 RECEPCAO DA HISTORIA DA SEXUALIDADE NOS ESTUDOS CLASSICOS
2.1 HISTORIA DA SEXUALIDADE: O QUE E

2.1.1 Da hipétese repressiva ao discurso da sexualidade

2.1.2 O dispositivo da sexualidade e a scientia sexualis

2.1.3 O biopoder e o governo da vida

2.1.4 O cuidado de si e a virada analitica

2.2 QUESTIONANDO O DESEJO NA HISTORIA DE FOUCAULT

2.2.1 A critica ao apagamento do desejo na Antiguidade

2.3 A HISTORIA DE UM SUJEITO SO

3 NOS INTERSTICIOS DO FALO: PRIAPO E A RECONFIGURACAO DO VIR
ROMANO

3.1 A PRIAPEIA LATINA: O TEMPLO VERBAL DO OBSCENO
3.1.1 Epigrama e arquivo

3.1.2 Origem priapica

3.1.3 Da tradicao grega a latina

3.1.4 Priapeia Latina: corpus plural

3.2 PRIAPO: O DEUS-FALO

3.2.1 As semanticas do falo

3.2.2 O falo gerador: fertilidade, prazer e virilidade em Priapo

3.2.3 O falo a porta do jardim: Priapo e a vigilancia do espaco doméstico

14

14

15

19

23

25

26

28

35

42

43

44

47

49

50

53

55

61

64



3.2.4 Priapo festivo 70

3.3 DO FALO AO RISO 74
4 PODER E DISCURSO NA PRODUCAO DE SUJEITOS DE DESEJO 76
4.1 O FALO COMO INSTRUMENTO DE PODER 78
4.2 PODER, VIOLENCIA E CONTROLE NA INSCRICAO DOS CORPOS 80
4.3 DO SABER-PODER A CODIFICACAO DO DESEJO 84
4.3.1 Do paradigma da penetracao 85
4.3.2 A agéncia do desejo 920
4.4 O DISPOSITIVO DA SEXUALIDADE NA ROMA ANTIGA 93
5 CONSIDERACOES FINAIS 102

REFERENCIAS 104



1 INTRODUCAO

As questdes de sexualidade sempre me perseguiram, mas sé passaram a me
acompanhar quando aprendi a me apropriar dos discursos que as produzem e a reconhecer as
técnicas de subjetivacdo que as sustentam. Isso comecou ainda na licenciatura em
Letras-Portugués, durante uma Iniciacido Cientifica, desenvolvida na Faculdade de Educacao,
em grupo de pesquisa ligado ao programa de Pds-Graduacdo em Educagdo da Universidade
Federal de Juiz de Fora. Em tal atividade, que investigava os processos de (de)subjetivacdo de
estudantes LGBTTQIAP+ nos cursos de graduacdo, encontrei um campo de leituras que
desestabilizou o modo como eu entendia o desejo e o sujeito. Foi ali que li Foucault pela
primeira vez, que ouvi falar de pos-estruturalismo e que, entre estudiosos como Judith Butler,
Guacira Lopes Louro e outras referéncias, percebi que o pensamento nao precisa ser estatico,
uno — ele pode ser movimento, tor¢cado, recusa de assentamento. Aquela experi€ncia abriu ndao
apenas um repertdrio tedrico, mas a possibilidade de reconhecer que havia lugar, dentro do
fazer cientifico, para inquietacdes que me atravessavam desde sempre. Este trabalho nasce
desse percurso: das leituras que me desencaixaram, das perguntas que voltaram a mim com
multiplos efeitos, e da descoberta de que pensar a sexualidade €, também, pensar as margens
que a constituem.

Posto isso, este € um trabalho que conjuga passado e presente: ele amadurece no
encontro entre meus atravessamentos enquanto pesquisador e a trajetéria de minha
orientadora, sobretudo, no campo da Antiguidade. E desse encontro — entre formacdes
distintas, interesses que se cruzam e leituras que se friccionam — que se delineia a proposta
analitica que desenvolvo ao longo desta dissertacdo. Desse modo, minha documentacdo de
estudo se consolida: os poemas dedicados a Priapo, deus itifalico e relacionado a guarda de
jardins, a fertilidade e ao riso, que, reunidos na chamada Priapeia Latina, nos oferecem
formas de investigar relacdes multiplas de poder ao pensar a sexualidade na Roma antiga. Ao
me aproximar desse corpus, percebi que ele oferecia ndo apenas uma janela para praticas e
performances marginalizadas, mas também uma oportunidade de interrogar como certos

modos de ver a Antiguidade — especialmente aqueles influenciados pela leitura de Foucault

sobre a Antiguidade greco-romana' — deixam escapar aquilo que resiste as categorizacdes

' O termo “greco-romano” é aqui empregado em consonancia com o uso foucaultiano. Reconhecemos,
contudo, que a expressdo pode induzir a uma uniformizac¢do das experiéncias culturais da Grécia e de
Roma, tratadas como se fossem intercambidveis, o que ndo corresponde a complexidade histérica de
cada contexto.



10

mais estdveis da sexualidade. E nesse limiar, entre o estranhamento do corpus e as ferramentas
tedricas que o cercam, que esta pesquisa encontra sua matéria.

Dentre os 86 poemas que compdem a Priapeia Latina, selecionei 14 poemas que
tornam mais visiveis as articulagdes entre obscenidade, desejo e técnicas de poder. Esses
poemas nao foram escolhidos apenas por sua expressividade temética, mas porque condensam
tensdes que escapam as narrativas mais estabilizadas sobre a sexualidade romana. Nesse
recorte, a sexualidade, a violéncia e a posi¢do atribuida ao outro ndo surgem como detalhes
poéticos, mas como indices de um campo discursivo mais amplo. E nesse ponto que se abre,
de fato, o problema que orienta a andlise desenvolvida ao longo desta dissertacao.

Diante desse ponto, um retorno a Histéria da Sexualidade de Foucault se impde, ndao
para refutd-la, mas para sondar as zonas em que seu modelo encontra resisténcia — e
identificar quais caminhos permitem alargar nosso campo de saber sobre uma questdo tao cara
aos Estudos Cléassicos. Para compreender o problema que emerge deste corpus, € necessario
revisitar a formulacdo foucaultiana da sexualidade, entendendo-a como um campo atravessado
por relacdes de poder que ndo apenas reprimem, mas produzem, organizam € renovam
praticas historicamente situadas (Foucault, 2023a). Essa nocdo de sexualidade enquanto
dispositivo histérico, originalmente pensada para a modernidade no primeiro volume da
Historia da Sexualidade — A vontade de saber (2023a) —, sofre um deslocamento quando
Foucault volta sua genealogia para a Antiguidade greco-romana. Ali, o filésofo se apoia em
uma concep¢do distinta de sexualidade, orientada precipuamente por técnicas de
autorregulacdo e pelo cuidado de si, sem desenvolver de maneira mais ampla os jogos de
poder que atravessavam as praticas sexuais naquele contexto.

Essa constru¢do, ancorada principalmente na moral filos6fica e em praticas ascéticas,
acaba por produzir uma imagem parcial do erotismo romano, frequentemente associada a um
imaginario pudico e austero. Como veremos nas discussdes que atravessam este trabalho, a
historiografia tende a reforgar esse paganismo moderado e disciplinado que exclui o obsceno,
o festivo e o violento da experiéncia sexual antiga. E precisamente contra essa imagem que o
corpus aqui analisado resiste. A Priapeia coloca em cena sujeitos que subvertem a moralidade
vigente — homens adultos passivos, agentes de seu proprio prazer — € opera um
deslocamento que evidencia a multiplicidade dos discursos sexuais possiveis na época. Diante

disso, tornou-se claro que as postulacdes foucaultianas precisavam ser tensionadas: ndo para



11

serem recusadas, mas para abrir espaco a um arquivo que produz outros modos de existéncia e
outras formas de conceber a sexualidade na Antiguidade romana.

Se esse corpus expde discursos obscenos, apresenta o falo como instrumento soberano
de poder e encena corpos desejantes que o modelo foucaultiano ndo contempla, entdo a
sexualidade antiga se revela mais instdvel e produtiva do que supdem as narrativas que
privilegiam apenas discursos normativos. A lacuna que se abre ndo € apenas histdrica, mas
tedrica: o que fazemos com esses discursos e com esses saberes que excedem as préaticas de
autorregulacio e ndo entram na economia foucaultiana? E desse impasse — e da necessidade
de enfrentd-lo — que emerge a pergunta norteadora desta pesquisa.

A partir desse deslocamento, tornou-se necessario formular uma questdo que
orientasse a leitura dos poemas selecionados. Se a Priapeia mobiliza praticas obscenas,
reinscreve a violéncia como técnica de poder e coloca em cena sujeitos que ndo encontram
lugar na Historia foucaultiana da sexualidade antiga, o que esses poemas revelam sobre os
regimes de sexualidade e de sujeicio na Roma antiga? Em outras palavras, de que modo a
leitura da Priapeia Latina produz outros saberes, especialmente acerca da figura do homem
adulto penetrado, sobre a sexualidade da Antiguidade que Foucault ndo tematiza? E também
nesse ponto que se esclarece o titulo desta dissertacdo: se Foucault privilegia praticas éticas de
autorregulacdo e configura um modelo de sexualidade marcado pelo cuidado de si, os poemas
obscenos da Priapeia revelam outras experiéncias possiveis, nas quais o desejo, 0 excesso e a
violéncia reordenam o campo da sexualidade antiga e ampliam o que se pode compreender
como produgdo de subjetividades naquele periodo.

Para enfrentar a questdo que se coloca, adoto uma analitica do poder articulada ao
gesto genealdgico em Foucault. Em vez de buscar uma descri¢do linear das praticas sexuais,
interessa-me observar como certos discursos se articulam, que arranjos de saberes os
sustentam e quais modos de existéncia tornam possiveis. Mobilizo, assim, ferramentas como o
par saber-poder e o dispositivo da sexualidade, entendendo os discursos como préticas que
acompanham as relacdes de poder que os sustentam. Esse movimento permite compreender a
Priapeia Latina como campo produtor de efeitos de verdade, normas, desvios e sujeitos; é
nele que se tornam visiveis técnicas de poder, posicdes como a do outro-penetrado e formas
de sexualidade que escapam ao modelo foucaultiano centrado nas préticas de autorregulacao.

O corpus desta pesquisa reine 14 dos 86 poemas que compdem a Priapeia Latina,

escolhidos por evidenciarem de modo mais direto as articulacdes entre obscenidade, desejo,



12

violéncia e relacdes de poder. Para discussdo dos poemas, utilizo a edicdo organizada por
Oliva Neto (2006), bem como sua tradu¢do, em didlogo com a bibliografia sobre sexualidade
antiga e com estudos que problematizam a fun¢do simbdlica do falo, especialmente Richlin
(1998). A andlise se constréi, portanto, a partir do texto traduzido em lingua portuguesa’ e dos
efeitos discursivos que emergem quando esses poemas obscenos sdo interrogados a luz de
uma analitica do poder.

A partir desse recorte e da orientacdo tedrico-metodolégica adotada, tornou-se
necessdrio organizar a investigacdo de modo a acompanhar, criticamente, como esses poemas
operam e que formas de poder e de sexualidade fazem emergir. E nesse movimento que se
estrutura a dissertagdo, articulando a discuss@o conceitual, o debate historiografico e a anélise
dos poemas selecionados. Nos pardgrafos seguintes, apresento o percurso adotado e a maneira
como cada capitulo contribui para responder a pergunta que orienta este trabalho.

A organizacdo desta dissertacdo acompanha o movimento da prépria pesquisa, que
exigiu, antes de chegar aos poemas e a figura de Priapo, um retorno as formulacdes tedricas
que estruturam nosso olhar para a Antiguidade. Depois desta “Introducdo”, o segundo
capitulo, “Recepcdo da Historia da Sexualidade nos Estudos Cléssicos”, revisita o projeto
foucaultiano, sua recep¢ao nos Estudos Cléssicos e em que pontos essa leitura da Antiguidade
se torna limitrofe para dar conta de discursos que podem ser vislumbrados em jogos de poder,
mesmo naquela época. E nesse percurso inicial que se justifica o fato de Priapo tardar a
receber mais destaque em nossas andlises: antes de tratar mais detidamente da Priapeia
Latina, era necessario compreender quais operagdes conceituais moldam a compreensao da
sexualidade antiga e onde se abrem as brechas que permitem outra leitura.

Nosso terceiro capitulo, “Nos intersticios do falo: Priapo e a reconfiguracdao do uir
romano”’, apresenta o arquivo propriamente dito: a figura de Priapo, sua inscricdo na
religiosidade e na cultura romana, e o conjunto de poemas que compdem a Priapeia. Retomo
aqui elementos essenciais do deus — seu carater jocoso, violento, filico e regulador — para
situar o corpus e mostrar como ele participa de uma economia simbdlica que redefine,
tensiona e, por vezes, ridiculariza os limites do uir romano. E também nesse capitulo que
discuto técnicas de poder, como o riso e a violéncia.

O nicleo analitico se desenvolve no quarto capitulo, intitulado “Poder e discurso na

producdo de sujeitos de desejo”, em que examino os poemas selecionados, observando como

2 Estamos cientes das limitacdes que uma analise calcada na traducdo pode ter. Sobre isso,
comentamos na nota 29.



13

eles mobilizam préticas obscenas, técnicas de coercdo e categorias de desvio. A leitura se
organiza a partir das relacdes que esses textos constroem entre falo, violéncia, posi¢cdes
sexuais e modos de subjetivacdo, permitindo pensar na emergéncia de um outro penetrado que
emerge como figura discursiva e como operador critico para compreender regimes de
sexualidade que escapam ao modelo foucaultiano.

Por fim, em nossa “Conclusido”, retomo os principais deslocamentos produzidos ao
longo da andlise, destacando como a Priapeia Latina amplia o horizonte tedrico sobre a
sexualidade antiga e exige novas formas de pensar a articulagdo entre violéncia, poder e
sujeito. Ao articular a genealogia e a historiografia, busco mostrar que a sexualidade romana
nao se reduz as praticas de cuidado de si privilegiadas por Foucault, mas se constitui também
nos discursos obscenos que operam pelo riso, pela ameaca, pela violéncia e pela invengao de

outros sujeitos desejantes.



14

2 RECEPCAO DA HISTORIA DA SEXUALIDADE NOS ESTUDOS CLASSICOS

Para nosso estudo, nos debrugamos, primeiramente, sobre bibliografia secundaria que
discute 0 modo como classicistas receberam a série de livros de Foucault, intitulada Historia
da sexualidade. Como podemos perceber na leitura dessas discussdes, esta ¢ a obra de
Foucault sobre a qual os Estudos Classicos tém demonstrado mais interesse. Seus impactos
prosseguem no contemporaneo e, como efeito disso, a Historia fomenta discussdes sobre as
questdes de género e de sexualidade na Antiguidade greco-romana. Nesse horizonte critico,
interessam-nos leituras que problematizam aspectos especificos do projeto foucaultiano,
primordialmente no que concerne ao tratamento do desejo e a selecdo dos discursos
considerados representativos da Antiguidade. Esses pontos sdo particularmente relevantes
para o percurso que seguimos aqui, pois ganham especial relevo quando confrontados com o
corpus selecionado da Priapeia Latina, cujos poemas permitem vislumbrar outras formas de
desejo e outras vozes que escapam ao recorte foucaultiano.

Nosso percurso da discussdo desse topico estd dividido da seguinte maneira: numa
primeira secao deste capitulo, apresentamos brevemente o projeto Historia da Sexualidade de
Foucault, com énfase no primeiro volume, 4 Vontade de Saber. Na segunda se¢ao, discutimos
o capitulo Taking the sex out of sexuality: Foucaults failed history de Joel Black, presente no
volume Rethinking sexuality — Foucault and Classical Antiquity, editado por David
Larmour, Paul Allen Miller e Charles Platter (1998). Na terceira se¢do, discutimos a
Introdugdo do livro The Garden of Priapus — Sexuality and Aggression in Roman Humor de
Amy Richlin (1992). Nosso objetivo ¢, por meio das discussdes apresentadas, analisar a
recepc¢ao das contribui¢cdes de Foucault para a drea de Estudos Classicos, sobretudo no que diz

respeito as discussoes relacionadas a sexualidade.

2.1 HISTORIA DA SEXUALIDADE: O QUE E

Muitos dos estudos de Michel Foucault contribuiram para criar e alargar conceitos de
grande importancia para a discussdo contemporanea, mas nao so: eles também contribuiram
para a construgdo de saberes sobre a Antiguidade Classica. E o caso de seu ambicioso
trabalho, em Historia da Sexualidade, publicado em 3 volumes (com um quarto volume
p6stumo). Ali o filésofo francés abordou temas como poder, discurso e sexualidade. Suas
reflexdes nesse sentido sdo um exemplo de como suas andlises impactaram a forma como

entendemos tais conceitos, ao pensarmos seja o0 contemporaneo, seja a Antiguidade.



15

A partir do seu projeto, elaboram-se outras formas de compreender a sexualidade tanto
na modernidade quanto na Antiguidade. Questdes importantes discutidas pelo filésofo, como
o lugar da verdade® e do discurso, sdo fulcrais para compreender a sexualidade enquanto
produtora de saber e ainda como um conceito perpassado por relagdes de poder.

Para melhor compreendermos esses pontos e, depois disso, discutirmos como o
pensamento de Foucault se articula (ou ndo) com a sexualidade na Antiguidade, sobretudo no
contexto de Roma antiga, organizamos esta secdo em quatro subsegdes: 2.1.1) da hipotese
repressiva ao discurso da sexualidade; 2.1.2) o dispositivo da sexualidade e a scientia
sexualis; 2.1.3) o biopoder e o governo da vida; e 2.1.4) O cuidado de si e a virada analitica.

Passemos a elas.

2.1.1 Da hipotese repressiva ao discurso da sexualidade

Em 1976, ao langar o primeiro volume de seu projeto, A vontade de saber, Foucault
investiga o que ele denomina como ‘“hipdtese repressiva” de sociedade, relacionada aos
codigos de interdicdo e repressdao sobre a sexualidade. De acordo com essa hipdtese, a
sociedade burguesa vitoriana, a partir do século XVII, teria transportado a sexualidade para
dentro de casa, confiscando-a na familia conjugal com a fun¢do inteiramente de reprodugao.
Tanto no espago social quanto no espago privado, haveria um Unico lugar legitimo para a
sexualidade: o quarto dos pais. Dessa forma, a repressdao estaria infundida no discurso da
sociedade, dentro das verdades sobre o desejo e o sexo, construindo e perpetuando siléncios.

Nas palavras de Foucault (2023a, p. 8), tal siléncio sobre a sexualidade:

Seria proprio da repressdo e € o que a distingue das interdigdes mantidas pela
simples lei penal: a repressdo funciona, decerto, como condenacdo ao
desaparecimento, mas também como injun¢do ao siléncio, afirmacdo de
inexisténcia e, consequentemente, constatacdo de que, em tudo isso, ndo ha
nada para dizer, nem para ver, nem para saber.

Nessa sociedade descrita pelo filésofo, as sexualidades consideradas ilegitimas, ou
seja, aquelas estéreis e que outrora ocupavam os espagos publicos, sdo reinscritas em espagos

delimitados, como o prostibulo, com a prostituta e o cliente, e a clinica psiquiatrica, com o

* Como veremos na subsecdo 2.1.1, o uso do termo “verdade”, no singular, segue o vocabulério
foucaultiano, para o qual ndo hd uma verdade origindria ou totalizante, mas regimes histéricos que
produzem efeitos de verdade. Assim, toda ocorréncia do termo refere-se sempre a essas praticas
discursivas especificas — a vontade de verdade, aos jogos de verdade — e nfo a uma verdade absoluta
ou transcendental.



16

médico e a histérica. Inseridos no circuito do lucro do sistema, esses discursos clandestinos
eram codificados aos poucos lugares de existéncia e noutros, a inexisténcia, a interdi¢do e ao
mutismo (Foucault, 2013a, p. 8-9). Assim, o discurso sobre a sexualidade moderna seria,
entdo, uma negativa, um discurso pautado na repressao.

Nas observagdes de Foucault, o discurso repressivo sobre a sexualidade moderna se
mantém porque, além de ser facilmente dominado, ele coincide com o desenvolvimento do
capitalismo, o que o tornaria parte do desenvolvimento da ordem burguesa (Foucault, 2023a,
p. 10). Posto isso, a ligacao entre poder, saber e sexualidade estaria condicionada a interdigao.

Como ponto importante de seu pensamento, o fildsofo questiona se o discurso sobre
uma sociedade repressiva seria uma contestacdo desse status quo ou, entdo, faria parte dessa
rede histérica de repressdo. Em outras palavras, a pergunta ¢: ao denunciarmos uma sociedade
repressiva, estariamos nos opondo a ela ou disfarcando seus meios de acao? Para Foucault, a
hipétese repressiva ndo deve ser negada. E preciso, no entanto, investigi-la em seu
funcionamento, no qual ela ¢ reintroduzida “numa economia geral dos discursos sobre o0 sexo
no seio das sociedades modernas a partir do século XVII” (Foucault, 2023a, p. 16). Assim,
divergindo da defesa da hipotese repressiva, Foucault ndo questiona o sexo apenas como
pratica, mas centra sua investigacdo sobre o saber sobre o sexo, ou seja, sobre os sujeitos que
estdo aptos a falarem sobre o sexo, os lugares a partir dos quais as verdades sobre o sexo sdo
forjadas, o ponto de vista a partir do qual se investe nesses discursos, as instituigdes que
incitam a producdo de tal saber sobre o sexo. O foco seria, entdo, ndo sobre saber se o sexo foi
interditado ou estimulado, mas, sim, sobre perante quais discursos o poder alcanga as
condutas individuais dos sujeitos. Desse modo, a investigagdo sobre o poder envolveria

perguntar

que caminhos lhe permitem atingir as formas raras ou quase imperceptiveis
do desejo, de que maneira o poder penetra e controla o prazer cotidiano —
tudo isso com efeitos que podem ser de recusa, bloqueio, desqualificagéo,
mas também de incitagdo, de intensificagdo, em suma, as "técnicas
polimorfas do poder". Dai, enfim, o fato de o ponto importante ndo ser
determinar se essas producdes discursivas e esses efeitos de poder levam a
formular a verdade do sexo ou, ao contrario, mentiras destinadas a oculta-lo,
mas revelar a "vontade de saber" que lhe serve ao mesmo tempo de suporte e
instrumento. (Foucault, 2023a, p. 17)

Ao investigarmos a “vontade de saber” que engendra as nog¢des modernas de
sexualidades, desnaturalizamos a ideia de uma sexualidade inata e estritamente biologica,

inserindo-a em uma rede discursiva que visa o controle dos sujeitos. Nesse sentido, a busca



17

pela verdade ndo se configura como uma simples descoberta, mas como uma produgdo
inserida em disciplinas do saber, como a medicina, a psiquiatria e a pedagogia, entre outras,
sempre atravessadas por relacdes de poder. Tal articulagdo entre saber e poder constrdi uma
importante ferramenta analitica: o saber-poder. A verdade, portanto, opera como instrumento
de uma rede histérica de discursos que regula comportamentos, institui normas e exerce
controle sobre os individuos, como discute Foucault em A ordem do discurso (2014, p.

19-20):

Assim, sO aparece aos nossos olhos uma verdade que seria riqueza,
fecundidade, forca doce e insidiosamente universal. E ignoramos, em
contrapartida, a vontade de verdade, como prodigiosa maquinaria destinada a
excluir todos aqueles que, ponto por ponto, em nossa historia, procuraram
contornar essa vontade de verdade e recolocd-la em questdo contra a
verdade, 14 justamente onde a verdade assume a tarefa de justificar a
interdicdo e definir a loucura; todos aqueles, de Nietzsche a Artaud ¢ a
Bataille, devem agora nos servir de sinais, altivos sem duvida, para o
trabalho de todo dia.

Compreender a vontade de verdade enquanto dispositivo de produgdo e exclusdo de
discursos nos permite questionar, também, a maneira como a sexualidade foi
progressivamente capturada por esse regime discursivo. Foucault, ao deslocar a anélise da
repressao para a producdo de discursos sobre o sexo, evidencia como o poder moderno nao se
limita a interditar, mas investe e multiplica os enunciados sobre o corpo e seus prazeres.

A partir de tais reflexdes, Foucault desenha outro trajeto para a sexualidade moderna.
Neste o discurso repressivo de sexualidade ndo ¢ negado, mas reinserido em uma rede ampla
de poder. Na concepcao do filosofo, o sexo, a partir do século XVIII, foi cada vez mais
discursivizado, dissecado por varias institui¢des, colocado em uma economia do detalhe pelo
qual o poder conseguiu falar sobre o sexo e, a0 mesmo tempo, fazé-lo falar. Essa economia do

detalhe coloca o sexo numa disciplina discursiva, que agora ndo o nega, mas o administra:

Deve-se falar do sexo, e falar publicamente, de uma maneira que nao seja
ordenada em funcdo da demarcagdo entre o licito e o ilicito, mesmo se o
locutor preservar para si a distingdo (é para mostra-lo que servem essas
declaragdes solenes e liminares); cumpre falar do sexo como de uma coisa
que ndo se deve simplesmente condenar ou tolerar, mas gerir, inserir em
sistemas de utilidade, regular para o bem de todos, fazer funcionar segundo
um padrdo 6timo. (Foucault, 2023a, p. 27)

No entanto, esses discursos ndo devem ser vistos apenas em sua extensdao, mas por

quais instituicdes instigavam sua proliferagdo e o complexo desenvolvimento de seus efeitos.



18

Como discutido por Foucault, o “ilegalismo global” (Foucault, 2023a, p. 42), que caracteriza
o discurso sobre o sexo até o final do século XVIII, ¢ substituido pela economia do detalhe.
Passa-se, entdo, a se interrogar “a sexualidade das criangas, a dos loucos e dos criminosos; € o
prazer dos que ndo amam o outro sexo; os devaneios, as obsessoes, as pequenas manias ou as
grandes raivas” (Foucault, 2023a, p. 43). A erupgdo discursiva dos séculos XVIII e XIX
continua a apontar a familia monogamica heterossexual como norma. Contudo, foi a partir da
definicdo do limite das sexualidades periféricas que o centro tomou forma. Ao dar nome a
toda essa “vegetacao” (Foucault, 2023a, p. 46) de sexualidades, ao fazé-la confessar seus
desejos, o “poder avanca, multiplica suas articulacdes e seus efeitos, enquanto o seu alvo se
amplia, subdivide e ramifica, penetrando no real ao mesmo ritmo que ele” (Foucault, 2023a,
p. 47). A sexualidade €, entdo, um segredo que precisa ser descoberto e adestrado.

O investimento das instituicdes médicas, pedagogicas e religiosas sdo exemplos desse
investimento em fazer o corpo falar, seja sobre a sexualidade da crianga onanista ou na
producdo de um homossexual. Em relagdo a esses grupos, segundo Foucault, nada de sua
sexualidade escapa: ¢ através da produg¢do de conhecimento sobre esses sujeitos, outrora
ignorados pelo “ilegalismo global”, que o poder e o saber passam a se articular e se
retroalimentar. Caso a sociedade moderna fosse de fato repressiva, essas sexualidades
periféricas seriam excluidas e deixadas no escuro. Mas ocorre que tais sexualidades sdo, na
verdade, categorizadas, fomentadas no real e incorporadas no individuo.

Fruto de tal dinamica € o crescimento das perversoes. Este ¢ um produto — em
transformagdao — de um tipo de poder criativo sobre o corpo e seu prazer. De acordo com

Foucault (2023a, p. 53):

Tais comportamentos polimorfos foram, realmente, extraidos do corpo dos
homens, dos seus prazeres; ou melhor, foram consolidados neles; mediante
multiplos dispositivos de poder, foram solicitados, instalados, isolados,
intensificados, incorporados.

Como podemos notar, para o fildésofo, a perversao nao foi descoberta pelo pudor da era
vitoriana, mas criada discursivamente através das instituigdes legitimas na trama do poder. O
franco interesse em construir um homossexual enquanto, nas palavras de Foucault, espécie
com suas formas identificaveis, ou o interesse na santificagdo da crianga como ser sem sexo,
sdo efeitos e instrumentos que consolidaram, por sua vez, a relacdo do poder com o sexo € o

prazer, tornando possivel que esse penetre no corpo e na individualidade de cada um. O poder



19

ndo cerceia o sexo, ndo o desqualifica nem reprime o prazer, mas o instiga, 0 nomeia € o

constitui como objeto de saber e intervengao.

2.1.2 O dispositivo da sexualidade e a scientia sexualis

O segredo do sexo ¢ a engrenagem motivadora da dinamica de controle, seja do corpo,
seja da mente. A busca pela constitui¢ao de perigosas verdades sobre o sexo motivou analises
excessivas e constante vigilia, a “confissio da verdade se inscreveu no cerne dos
procedimentos de individualizagao pelo poder” (Foucault, 2023a, p. 66). Todas as esferas da
vida humana estavam atravessadas pela pratica da confissdo. Isso porque ela passou a ser uma

habil técnica para produzir — ou extorquir — essas verdades:

A confissdo difundiu amplamente seus efeitos: na justica, na medicina, na
pedagogia, nas relagdes familiares, nas relagdes amorosas, na esfera mais
cotidiana e nos ritos mais solenes; confessam-se os crimes, os pecados, 0s
pensamentos e os desejos, confessam-se passado e sonhos, confessa-se a
infancia; confessam-se as proprias doencas e misérias; emprega-se a maior
exatiddo para dizer o mais dificil de ser dito; confessa-se em publico, em
particular, aos pais, aos educadores, ao médico, aqueles a quem se ama;
fazem-se a si proprios, no prazer e na dor, confissdes impossiveis de confiar
a outrem, com o que se produzem livros. (Foucault, 2023a, p. 66)

O efeito da confissdo ¢ sutil e estratégico, faz com que ndo percebamos um poder que
nos coage ¢ nos rouba a verdade, ou melhor, nos instiga a falar sobre a verdade enquanto jogo
de poder e de discurso como ato de liberdade. Essas verdades, todavia, estdo entranhadas nas
relacdes de poder, que sdo apropriadas por essa ci€ncia do sexo. Na Grécia, aponta Foucault, a
relacdo entre sexo e verdade era estimulada como suporte as iniciagdes do conhecimento, a
forma pedagogica sobre o sexo na transmissdo da verdade®. J4 para a sociedade moderna, o
elo entre sexo e verdade ¢ a confissao, pela vistoria de um segredo individual. Aqui, torna-se a
construcdo da verdade enquanto suporte ao sexo e as suas revelagdes (Foucault, 2023a, p. 69).

Ha, na leitura do estudioso, duas genealogias acerca da sexualidade e de sua relacao
com a verdade: na Antiguidade, a tradicao da ars erotica (pratica em que a verdade ¢ extraida
do proprio prazer, como um saber de origem interna ao individuo e a sua experiéncia sexual);
na modernidade, tecnologias discursivas reunidas sob o nome de scientia sexualis (técnicas de

saber-poder para dizer a verdade do sexo, que forneceram ao discurso cientifico os métodos

* Cabe notar que tal leitura ndo é pacifica entre os estudiosos dos Estudos Classicos, como
discutiremos nas subsegdes 2.2 e 2.3 desta dissertagao.



20

da confissdo para produzir enunciados verdadeiros sobre o sexo). Dessa forma, desenvolvida

ao longo dos séculos XVIII e XIX:

A "sexualidade" ¢é o correlato dessa pratica discursiva desenvolvida
lentamente, que € a scientia sexualis. As caracteristicas fundamentais a essa
sexualidade ndo traduzem uma representacdo mais ou menos confundida
pela ideologia, ou um desconhecimento induzido pelas interdi¢des;
correspondem as exigéncias funcionais do discurso que deve produzir sua
verdade. (Foucault, 2023a, p. 77)

Assim, o projeto de uma ciéncia do sujeito inscreve o sexo nao somente numa
economia do prazer, mas num regime catalogado de saber. Por isso, na concepcao
foucaultiana, a historia da sexualidade deve ser explorada por meio dos discursos, pois foi na
construcdo desse sujeito — seu desejo e suas verdades — que as taticas de poder conseguiram
desnudar as verdades sobre o sexo. Instaura-se, com isso, o “prazer especifico do discurso
verdadeiro sobre o prazer” (Foucault, 2023a, p. 80). Em suma, a sexualidade ¢ um dispositivo
em funcionamento inserido numa rede ténue de saberes, de discursos e de poderes.

Como vimos, a sexualidade nao constitui uma realidade natural ou um dado originario
da experiéncia humana, mas configura-se como um efeito historico resultante de praticas
discursivas e de dispositivos de poder. Um dispositivo, em sua formulagdo, ¢ um arranjo
estratégico que articula saberes, instituicdes, normas e técnicas, produzindo sujeitos e
delimitando os modos possiveis de existéncia. No caso da sexualidade, esse dispositivo opera,
desde o século XVIII, por meio de praticas como a confissdo, os exames médicos € 0s
discursos cientificos, que instauram uma vigilancia capilar sobre os corpos, 0s prazeres € 0s
modos de subjetivacao.

Tomando isso em vista, compreender a sexualidade implica situa-la na dinamica das
forcas que atravessam os discursos e os corpos, tensionando permanentemente as fronteiras
entre saber e poder. A sexualidade estd na orbita desse jogo de poder. Entdo, € preciso analisar
essa vontade de saber para construir a sua histéria, ou, a0 nosso ver, uma parte dessa historia.
E por uma analitica do poder que Foucault vai conceber suas investiga¢des, que buscam “uma
defini¢do do dominio especifico formado pelas relagdes de poder e a determinagdo dos
instrumentos que permitem analisa-lo” (Foucault, 2023a, p. 90). Nao se trata, entdo, de definir
o poder pelas instituicdes juridicas ou morais — essas sdo, decerto, efeitos de repressao dos
instintos —, mas, sim, de subverter a imagem instaurada da lei como lugar privilegiado e final

do poder. Consequentemente, sua analitica assume outra teoria do poder, molda outra chave



21

de interpretagdo historica e, como efeito, dedica-se a “pensar, a0 mesmo tempo, o sexo sem a
lei e o0 poder sem o rei” (Foucault, 2023a, p. 100).

E esta virada analitica um momento importante para a fundamenta¢io de nossa
pesquisa e seu desenvolvimento, pois € a partir dela que podemos conceber outras formas de
sujeicio de individuos no tocante a sexualidade. E a partir de um poder criativo e que se
reelabora, que podemos buscar outras interpretacdes da histdria, buscar outros sujeitos que
foram esquecidos pelas narrativas hegemonicas. Ao negar a teoria do poder repressivo —
presente apenas em sua poténcia negativa, incapaz de produzir, inscrito numa mesma
mecanica inabil de se renovar —, Foucault propde uma compreensdo de poder como algo
capaz de produzir e de se renovar em toda relacdo, algo onipresente pela sua ramificacao e

seus efeitos multiplos. Nas palavras do filosofo:

Parece-me que se deve compreender o poder, primeiro, como a
multiplicidade de correlagdes de forcas imanentes ao dominio onde se
exercem e constitutivas de sua organizagdo; o jogo que, através de lutas e
afrontamentos incessantes, as transforma, reforca, inverte; os apoios que tais
correlacdes de forcas encontram umas nas outras, formando cadeias ou
sistemas, ou ao contrario, as defasagens e contradigdes que as isolam entre
si; enfim, as estratégias em que se originam e cujo esboco geral ou
cristalizacdo institucional toma corpo nos aparelhos estatais, na formulagao
da lei, nas hegemonias sociais. (Foucault, 2023a, p. 100-101)

Como vimos, analisar um saber sobre o sexo (essa verdade imaculada em constante
disputa) significa conceber um poder modvel, articulado e onipresente. Dessa forma, ndo ha
espago para vé-lo apenas na figura de uma pessoa ou de uma institui¢do. E preciso, entio,
concebé-lo como “uma situagdo estratégica complexa numa sociedade determinada”
(Foucault, 2023a, p. 101).

Essa sexualidade, embutida em segredos espalhafatosos a serem interrogados, foi
engendrada nas relacdes de poder que a constituiram enquanto dominio de saber. Para
Foucault, é precisamente essa distribuigdo que precisamos restaurar. E preciso, ainda,
debrugarmo-nos sobre os procedimentos discursivos que admitem coisas ditas e encobertas, as
variantes de efeitos consonantes com quem fala, sua posicdo e o contexto institucional.
Admitir um discurso tanto instrumento quanto efeito do poder, sua composi¢do instavel e
mutavel, seu lugar de apoio e resisténcia, ponto estratégico na partida e na chegada das

disputas:

O discurso veicula e produz poder; refor¢a-o mas também o mina, expde,
debilita e permite barra-lo. Da mesma forma, o siléncio e o segredo dao



22

guarida ao poder, fixam suas interdi¢des; mas também afrouxam seus lacos e
dao margem a tolerancias mais ou menos obscuras. (Foucault, 2023a, p. 110)

Nas junturas do poder, a sexualidade ¢ elemento dotado de instrumentalidade, util em
numerosas estratégias, ndo atendendo a um proposito Unico e global valido para todas as
sociedades e seus entremeios. Conforme Foucault (2023a, p. 113-114), a partir do século XIX,
¢ possivel observar quatro grandes conjuntos estratégicos que formaram dispositivos proprios
de saber e poder a respeito do sexo: a histerizagdo do corpo da mulher, a pedagogizaciao do
sexo da crianga, a socializacdo das condutas de procriacdo e a psiquiatrizagao do prazer
perverso. A emergéncia dessas estratégias ndo aconteceu em blocos separados e sincronos,
mas assumiu coeréncia, eficicia e produtividade na ordem poder-saber. A vista disso, a

sexualidade €, como resultado, um dispositivo historico:

Nao a realidade subterranea que se apreende com dificuldade, mas a grande
rede da superficie em que a estimulacdo dos corpos, a intensificagdo dos
prazeres, a incitagdo ao discurso, a formagdo dos conhecimentos, o reforgo
dos controles e das resisténcias encadeiam-se uns aos outros, segundo
algumas grandes estratégias de saber e de poder. (Foucault, 2023a, p. 115)

Diante disso, Foucault destaca o lugar primordial da familia como transmutador nos
processos de continuidades e descontinuidades. Nao se nega que a questao do sexo girasse em
torno do sistema matrimonial, do legado de bens e dos nomes, do licito e do ilicito, o
dispositivo da alian¢a como definido por Foucault. Entretanto, a partir do século XVIII e das
mudancgas na ordem politica e econdmica, as sociedades ocidentais modernas criaram e
implantaram novas estratégias de poder-saber sobre o sexo. O dispositivo de sexualidade se
instala ao redor do dispositivo da alianga, mas de uma maneira inteiramente nova,

desorganizadora, porém, complementar:

Numa palavra, o dispositivo de alianca esta ordenado para uma homeostase
do corpo social, a qual ¢ sua funcdo manter; dai seu vinculo privilegiado com
o direito; dai, também, o fato de o momento decisivo, para ele, ser a
"reprodug@o". O dispositivo de sexualidade tem, como razdo de ser, ndo o
reproduzir, mas o proliferar, inovar, anexar, inventar, penetrar nos corpos de
maneira cada vez mais detalhada e controlar as populagdes de modo cada
vez mais global. (Foucault, 2023a, p. 116)

Como podemos observar, essas estratégias, que ndo se excluem, mas se renovam numa
dindmica recursiva, sdo formas ilustradas de um poder incitador, criativo e moével. A familia

como transmutador é, agora, compreendida em sua totalidade. O dispositivo de sexualidade



23

“nasceu apoiando-se nos sistemas de alianca e nas regras que o regem; mas, hoje, desempenha
um papel inverso; ¢ ele quem tende a sustentar o velho dispositivo de alianga” (Foucault,
2023a, p. 23). Assim, do espiritual a psicanalise, o investimento atravessa a codificagdo, pela
lei, da carne até a saturacao da vida pelo desejo.

O dispositivo da sexualidade €, entdo, um agenciamento politico da vida. Foi no seio
da sociedade burguesa que esse dispositivo nasceu, na autoafirmagdo do eu, na busca da
diferenciagio do outro como meio de sujei¢do politica, social e econdmica. E por meio dessa
nova distribuicao de desejos, dos discursos e das verdades que o poder ¢ investido pelo

gerenciamento constante da vida:

Nesse investimento sobre o proprio sexo, por meio de uma tecnologia de
poder e de saber inventada por ela propria, a burguesia fazia valer o alto
preco politico de seu proprio corpo, de suas sensagdes, seus prazeres, sua
saude, sua sobrevivéncia. Em todos esses procedimentos, ndo isolemos o que
pode haver de restricdes, pudores, esquivas ou siléncio, referindo-os a
alguma interdicdo constitutiva, ou recalque, ou instinto de morte. E um
agenciamento politico da vida, que se constituiu ndo através da submissao de
outrem, mas numa afirmacéao de si. (Foucault, 2023a, p. 134)

Com a formulacdo dessa nova politica, Foucault apresenta o que considera o grande
investimento da sociedade moderna: o biopoder. Como vimos, as multiplas relagdes de poder
ndo se anulam, mas se renovam constantemente. Nesse sentido, o biopoder ndo substitui as
formas tradicionais de exclusdo; ao contrario, acrescenta-lhes uma dimensdo inédita de
controle sobre a producdo de sujeitos. Entre suas principais caracteristicas, destacam-se a
maximizacao da forca vital e a normatizagdo das populacdes por meio do gerenciamento das
dinamicas biologicas dos corpos.

Cabe ressaltar, contudo, que acreditamos que tal produgdo ndo ¢ exclusiva da
modernidade. Como veremos nas analises de poemas da Priapeia Latina, postulamos que ali
também estdo presentes elementos desse dispositivo no interior da Roma antiga — ao menos

aquela que podemos acessar por meio desse conjunto de poemas.

2.1.3 O biopoder e o governo da vida

Esse poder sobre a vida ¢ a grande transformacao pela qual o Ocidente passa a partir
do século XVIII. Se antes o poder se constituia pelas suas técnicas de interdi¢do e apreensao
da vida, “agora ¢ sobre a vida e ao longo de todo o seu desenrolar que o poder estabelece seus

pontos de fixacdo” (Foucault, 2023a, p. 149). H4, conforme Foucault, dois nucleos de



24

desenvolvimento desse poder: o corpo mdquina e o corpo espécie. O primeiro polo a ser
formado diz respeito aos procedimentos disciplinares anatomo-politicos do corpo humano, em
outras palavras, a assimilagdo do corpo em sistemas de controles eficazes e econdmicos.
Assim, esse investimento sobre o corpo se desdobra desde o adestramento e a ampliagdo das
suas aptiddes, com o crescimento correlato entre sua utilidade e docilidade até a extorsdo de
sua forca. O outro polo, datado na metade do século XVIII, € caracterizado por uma série de
intervengdes e controles reguladores, uma biopolitica da populacdo. Agora, o corpo ¢ um
suporte dos processos bioldgicos, penetrado pelos mecanismos da vida. O
microgerenciamento de cada sistema humano, suas caracteristicas, o nivel de natalidade e
mortalidade, a proliferagdo de doengas e anomalias, o nivel de saide e normalidade. Assim,
esses discursos de sujei¢do de corpos e controle das populagdes articulam a era do biopoder
(Foucault, 2023a, 150-151).

No dominio incorporado, o investimento ¢ detalhamento sobre a vida, as técnicas de
poder-saber desenham formas de controle e reorganizag¢do, buscam pela utilidade do corpo e
suas condi¢des de existéncia: “o homem ocidental aprende, pouco a pouco, o que ¢ ser uma
espécie viva num mundo vivo” (Foucault, 2023a, p. 154). De forma geral, na interse¢ao entre
"corpo" e "populagdo", o sexo passou a ser um ponto central nas controvérsias politicas e no
exercicio de um poder que se estrutura em torno do controle meticuloso da vida. Por meio
dessa chave, ou melhor, método de interpretacao histdrica, Foucault esboca o impacto dessa

rede de poder na interpretacdo das sociedades:

Sociedade de sangue — ia dizer de "sanguinidade": honra da guerra e medo
das fomes, triunfos da morte, soberano com gladio, verdugo e suplicios, o
poder falar através do sangue; esta ¢ uma realidade com fungdo simbdlica.
Quanto a noés, estamos em uma sociedade do "sexo”, ou melhor, "de
sexualidade": Os mecanismos do poder se dirigem ao corpo, a vida, ao que a
faz proliferar, ao que refor¢a a espécie, seu vigor, sua capacidade de
dominar, ou sua aptidao para ser utilizada. Saude, progenitura, raga, futuro
da espécie, vitalidade do corpo social, o poder fala da sexualidade e para a
sexualidade; quanto a esta, ndo ¢ marca ou simbolo, ¢ objeto e alvo.
(Foucault, 2023a, p. 159-160)

Como vimos, o contraste entre a ‘“sociedade de sangue” e a “sociedade de
sexualidade” apresenta-se como um deslocamento crucial ao transformar o sexo em objeto de
saber e alvo de gestdo e vetor de normatizagdo. Ainda assim, ¢ importante observar que essa
reconfiguragdo nao se deu a partir de um ponto zero: ja em formagdes sociais anteriores, ainda
que de modo menos sistematico, podemos identificar praticas de adestramento dos corpos e

de regulacao dos desejos. E o que discutiremos, mais adiante, na se¢do 4, quando analisarmos



25

os poemas da Priapeia Latina. Neste conjunto de poemas, parece-nos, a sexualidade ¢
atravessada por injungdes normativas que articulam prazer, controle e performatividade

corporal.

2.1.4 O cuidado de si e a virada analitica

Nas paginas finais de 4 vontade de saber, Foucault (2023a, p. 171) afirma que “contra
o dispositivo de sexualidade, o ponto de apoio do contra-ataque nao deve ser o sexo-desejo,
mas os corpos ¢ os prazeres”. Parece-nos que o filosofo indicava a dire¢do que suas
investigacdes tomariam, uma vez que os volumes subsequentes do projeto — em ordem de
publicagdo, O uso dos prazeres (1984), O cuidado de si (1984) e As confissoes da carne
(2018) — possuem outra agenda e abracam outras questdes. O filosofo deslocou suas
investigacdes para as relagdes entre prazer e ética na Antiguidade Classica e para as técnicas

de cuidado de si, como aponta Machado (Foucault, 2023e, p. 33):

Assim, seguindo um caminho diferente do explorado em A vontade de saber,
uma importante inflexdo na analise levara Foucault a duas modifica¢des: em
primeiro lugar, deslocar a analise do poder normalizador e da sujei¢cdo para
os modos de subjetivacdo, em que o sujeito se constitui a partir de praticas
que permitem ao individuo estabelecer uma determinada relagdo consigo; em
segundo lugar, recuar no tempo e concentrar sua atencdo ndo sO na
importancia que tem a sexualidade para os modernos, como também a
"carne" para os cristdos e os aphrodisia para os gregos.

Ao analisar o que denomina “cuidado de si”, Foucault o caracteriza como uma forma
de se relacionar, que, em sua opinido, foi caracteristica da Antiguidade greco-romana, em que
a relagdo do desejo ndo era pautada pela interdicdo, mas pela entrega de cada individuo a
tarefa de aprimorar a construcdo subjetiva do sujeito. O filosofo deslocou suas investigagdes
para as relacdes entre prazer e €tica na Antiguidade Cléssica, evidenciando técnicas de

autorregula¢dao que vinham de dentro para fora. Como explica Foucault (2023b, p. 111-112):

Esquematicamente, pode-se dizer que a reflexdo moral da Antiguidade a
proposito dos prazeres ndo se orienta para uma codificagdo dos atos nem
para uma hermenéutica do sujeito, mas para uma estilizagdo da atitude e uma
estética da existéncia. Estilizacdo, visto que a rarefagdo da atividade sexual
se apresenta como uma espécie de exigéncia aberta: pode-se constatd-lo
facilmente: nem os médicos, ao darem conselhos de regime, nem os
moralistas, ao pedirem aos maridos que respeitem suas esposas, nem aqueles
que dao conselhos sobre a boa conduta no amor pelos rapazes, dirdo
exatamente o que € preciso ou ndo fazer na ordem dos atos ou praticas



26

sexuais. E a razdo disso ndo esta, sem divida, no pudor ou na reserva dos
autores, mas no fato de que o problema nao € esse: a temperanca sexual € um
exercicio da liberdade que toma forma no dominio de si; e esse dominio se
manifesta na maneira pela qual o sujeito se mantém e se contém no exercicio
de sua atividade viril, na maneira pela qual ele se relaciona consigo mesmo
na relacdo que tem com os outros. Essa atitude, muito mais do que os atos
que se cometem ou os desejos que se escondem, dio base aos julgamentos de
valor.

Como podemos perceber, ao construir sua Historia da sexualidade, Foucault abre um
campo de discussao que afeta varias vertentes de estudos, sobretudo ao voltar seu olhar para a

”5. Ao conceber as

Antiguidade greco-romana, fazendo uma “pré-historia da sexualidade
dindmicas de desejo fora das relagdes de poder que ele situou como caracteristicas da era
moderna, ele influencia inimeras discussdes sobre outras formas de olhar a sexualidade na
Antiguidade.

Na sequéncia, veremos como a recep¢do dessa rearticulacdo de paradigma ¢ alvo de
estudos voltados para a Antiguidade com percep¢des ambivalentes. De todo modo, o tema,
calcado nos estudos foucaultianos, continua reverberando investigagdes e matrizes dispares no
entendimento e na concepgdo das relagdes sexuais, sobretudo homoeroéticas, nesse periodo.

Assim, trataremos, a seguir, de alguns trabalhos que discutem parte das ideias de Foucault

resumidas até aqui.

2.2 QUESTIONANDO O DESEJO NA HISTORIA DE FOUCAULT

Ao analisarmos a Histéoria da Sexualidade, € possivel perceber que as praticas
discursivas relacionadas ao sexo se transformam ao longo do tempo, assim como os modos de
subjetivacdo que delas emergem. A modernidade, conforme explica Foucault, inaugura um

“regime de verdade” sobre o sexo:

isto é, os tipos de discurso que ela [a politica geral da verdade] acolhe e faz
funcionar como verdadeiros; os mecanismos e as instincias que permitem
distinguir os enunciados verdadeiros dos falsos, a maneira como se sanciona
uns e outros; as técnicas e os procedimentos que sdo valorizados para a
obtencdo da verdade; o estatuto daqueles que t€m o encargo de dizer o que
funciona como verdadeiro. (Foucault, 2023e, p. 52)

> Embora Foucault ndo utilize diretamente essa formulagdo, Joel Black interpreta a abordagem
foucaultiana sobre a Antiguidade como uma “pré-histéria da sexualidade”, questionando se, ao
escrever sobre praticas anteriores ao surgimento da "experiéncia da sexualidade" no século XIX,
Foucault ndo estaria, na verdade, construindo uma pré-histdria desse conceito (Black, 1998, p. 45).



27

Como vimos, trata-se da configuracdo do dispositivo da sexualidade: um arranjo
estratégico de préticas e saberes — médicos, juridicos, escolares, psiquidtricos —, que nao
apenas reprime o sexo, mas O organiza, interroga e incita. Nesse contexto, o desejo passa a
funcionar como chave de inteligibilidade da subjetividade: é a partir do que se deseja, do que
se diz sobre esse desejo e das formas de prazer que se praticam ou se reprimem que o sujeito
moderno, tanto o heterossexual quanto o homossexual, € constituido.

Convém lembrar, porém, que essa centralidade da sexualidade enquanto alicerce de
subjetivacdo € uma construcdo historicamente situada. Ao voltar seu olhar para a Antiguidade
greco-romana, Foucault destaca que, embora o sexo fosse objeto de reflexdes éticas e morais,
ele ndo ocupava a posicdo de fundamento identitario. Em vez de um dispositivo disciplinar, o
que se encontra ¢ um regime ético centrado no uso dos prazeres (aphrodisia) na qualidade de
estilizacdo da existéncia e no cuidado de si. A sexualidade aparece como parte de uma estética
da conduta, ndo como imposi¢@o ou busca pela verdade interior.

Cabe destacar, no entanto, a necessidade de cautela diante de uma leitura que separe
rigidamente esses dois dominios. Embora ndo se trate do mesmo regime de poder, parece-nos
que hi, na Antiguidade (em nossa andlise, a Roma antiga representada nos poemas da
Priapeia), formas imperativas de normatizacdo dos corpos, dos desejos e das condutas
sexuais. Um exemplo emblemadtico desse tipo de normatizac¢do € a figura do cinaedus®: o
homem adulto que assume o papel sexual passivo, embora ativo na busca de seu prazer, e que,
por isso, torna-se alvo de estigmatizacdo e exclusdo — figura sobre a qual voltaremos e na
subsecao 4.3.2, quando discutiremos a agéncia do desejo homoerético na sociedade romana.
Longe de escapar aos jogos de poder, o cinaedus é precisamente atravessado por eles,
operando simbolicamente como ponto de interdi¢do, escdrnio e vigilancia. Desse modo, ainda
que nido se possa falar de um dispositivo da sexualidade nos moldes modernos, como propde
Foucault, ja se observa, por exemplo, nesse aspecto da Antiguidade romana, um campo de
tensoes morais e politicas que regula o desejo e define o lugar social de quem o experimenta.

Como se tornard evidente nas discussdes subsequentes, a auséncia na andlise de
Foucault sobre a Antiguidade greco-romana de figuras do sujeito desejante moldado por

relacdes de poder constitui o ponto nevralgico das criticas formuladas por autores como Joel

% Sobre o cinaedus como figura paradigmatica da normatizagdo sexual na Antiguidade, destacamos os
estudos de Richlin (1993), que o insere no campo do “imperativo sexual” romano, ¢ de Cozer (2011),
cuja leitura ressalta também o viés de um homem excessivamente vaidoso, associado ao campo
semantico da feminilidade pelo cuidado desmedido de si.



28

Black (1998) e Amy Richlin (1992). Para sumarizar e avaliar essas objecdes, avangamos agora
para as subse¢des que discutem a recepgao e os deslocamentos da sexualidade foucaultiana no

ambito dos Estudos Classicos.

2.2.1 A critica ao apagamento do desejo na Antiguidade

Em 1998 (cerca de 10 anos ap6s a publicagdo do 3° volume de Historia da
sexualidade), David Larmour, Paul Allen Miller e Charles Platter editaram o livro Rethinking
sexuality — Foucault and Classical Antiquity (cujo titulo, numa traducdo literal, seria
“Repensando a sexualidade — Foucault e a Antiguidade Classica”). O objetivo da obra foi
buscar refletir sobre a influéncia de conceitos discutidos por Foucault, sobretudo em sua
Historia, nos estudos voltados para a Antiguidade greco-romana. Assim, o livro ¢ composto
por capitulos como, por exemplo, “Taking the Sex Out of Sexuality: Foucault’s Failed
History” de Joel Black (1998), “The Subject in Antiquity after Foucault” de Page duBois
(1998) e “Foucault’s History of Sexuality: A Useful Theory for Women?” de Amy Richlin
(1998).

Para dar uma breve amostra da recepcdo do conceito de sexualidade, conforme
discussdo de Foucault, pelos estudiosos dedicados aos Estudos Classicos, destacamos
inicialmente o mencionado capitulo de Joel Black. Ali o estudioso constrdi uma interessante
reflexdo acerca da obra de Foucault de que tratamos aqui. Na abertura de seu capitulo, Black
parte da afirmacgdo de John Forrester, autor de The seductions of Psychoanalysis (1990), de
que cada grande trabalho de Foucault orbita ao redor de alguma falha intelectual por ele
percebida (Black, 1998, p. 42). Enquanto As palavras e as coisas (publicado em 1966) teria
sido motivado pela percepcao de falhas no Marxismo e no Estruturalismo, o primeiro volume
de a Historia da Sexualidade trataria de falhas identificadas por Foucault nos movimentos de
liberagdo sexual e nas alegacdes da psicandlise de se apresentar como discurso privilegiado de
acesso a todos os outros discursos e a cada segredo do corpo.

Nesse sentido, Black comenta inicialmente uma descontinuidade ndo s6 em nivel de
analise, mas também em nivel temporal e, at¢ mesmo, em estilo de escrita dentro da Historia.
Na opinido de estudiosos da obra de Foucault, que adotam angulos diferentes para interpretar
essa variagdo, hd variadas motivagdes que a justificariam. Black (1998, p. 43) cita, por
exemplo, a opinido de James Miller, em The Passion of Michel Foucault (1993), que, ao
comentar o estilo de prosa dessas obras finais como mais sobria, serena e limpida, considera

que tais caracteristicas se devem ao fato de que esses foram estudos organizados no final da



29

vida do filosofo. J& Mark Poster, outro estudioso citado por Black (1998, p. 43), em Foucault
and the Problem of Self-Constitution (1993), compreenderia a virada temporal da
Modernidade para a Antiguidade classica como uma evasao de Foucault, a qual, na opinido do
estudioso, ¢ uma recusa frustrante de relacionar seus estudos ao presente naquele momento.
Black (1998, p. 43) exemplifica ainda as diferentes percepc¢des sobre a descontinuidade entre
os volumes de Historia da sexualidade, com a visdo provocativa de Forrester (na ja
mencionada obra de 1990, The seductions of Psychoanalysis), que compreende o segundo e
terceiro volumes como uma resposta de Foucault a percepcdo de uma falha na tarefa de
intelectual, nas palavras de Forrester, “o fracasso do proprio intelectual™”’.

O foco da analise de Joel Black sdo os possiveis impedimentos de uma continuidade
(que, como vimos, ndo caracteriza a sequéncia de volumes da Historia da sexualidade). Em

termos mais especificos, o estudioso afirma que:

[...] algo impediu Foucault de levar a cabo o seu projeto de longa data de
escrever uma arqueologia da psicandlise, uma exposicdo do fracasso da
psicandlise em se estabelecer como o discurso privilegiado da sexualidade,
uma desconstrucdo da sua tentativa de articular a verdade sexual. (Black,
1998, p. 44)

Black inicialmente retoma as principais ideias do primeiro volume de Historia da
sexualidade. O estudioso lembra que Foucault, ao escrever este primeiro volume do projeto,
como vimos na se¢do anterior de nosso texto, defende que a historia da sexualidade ¢ recente,
remontando ao final do século XVIII e inicio do século XIX, momento que as ciéncias
humanas e, em especial, a psicandlise relacionam-na com a hipotese repressiva do desejo.
Contudo, ao voltar seu olhar para esse enunciado, o filésofo propds o inverso: vivemos em
uma sociedade criativa sobre o discurso do sexo; os individuos sdo continuamente instigados
a saberem, a pensarem e a falarem sobre seus desejos. Diante desse quadro, para Black (1998,
p. 43-44), ao avaliar a Antiguidade greco-romana, Foucault estaria, entdo, buscando uma
pré-historia da sexualidade, que ndo estaria imbricada nas teias discursivas do poder. Assim,
sua tese, que nega que vivemos sob um poder repressivo em relagdo a sexualidade estaria, de

certo modo, buscando outras formas de compreender os discursos sobre a sexualidade

7 “The failure of the intellectual himself” (Forrester, 1990, p. 315 apud Black, 1998, p. 43). Todas as
traducdes de texto em lingua estrangeira, salvo indicagdo, sdo nossas.

¥ ¢[...] something deterred Foucault from bringing off his longstanding project to write an archeology
of psychoanalysis, an exposé of the failure of psychoanalysis to establish itself as the privileged
discourse of sexuality, a deconstruction of its attempt to articulate sexual truth.”



30

anteriores & Modernidade, que foram abafados pelas formagdes discursivas hegemonicas,
como o caso da psicandlise e das ciéncias médicas.

A luz disso, Black (1998, p. 46) apresenta uma tese propria sobre a virada epistémica
de Foucault depois da publicacao do primeiro volume de Historia da sexualidade. Na opiniao
do estudioso, Foucault teria percebido que, enquanto estivesse escrevendo sobre a sexualidade
— essa sexualidade nos moldes da sociedade moderna que estd em disputa —, ele ainda
estaria “jogando o jogo de Freud™. Isso porque, sem deslocar seu olhar para outro momento
da historia, seria quase impossivel inscrever uma histéria da sexualidade fora do discurso
psicanalitico, fora do jogo de verdade desse discurso, que tomou conta da interpretacdo do
cotidiano e dos sonhos, do tacito e do inconsciente, em busca de um objeto de verdade. Foi
esse objeto, a busca pela verdade, que delineou as discussdes modernas sobre sexualidade.
Dessa maneira, escrever uma histéria da sexualidade moderna estaria, mesmo que de uma
forma negativa, em uma dialética, envolvendo repressdo e confissdo (Black, 1998, p. 46).

Segundo Black (1998, p. 46-47):

o que Foucault procurava era uma alternativa a sexualidade — a
hermenéutica da verdade sexual, as restri¢es intelectuais e eréticas impostas
pela hipotese repressiva — através da qual se tornasse possivel transformar
ou improvisar a si proprio, inventando ou imaginando uma identidade para
além da sexualidade."

Assim, nos volumes seguintes de Historia da sexualidade — O uso dos prazeres e O
cuidado de si —, que se voltam para a Antiguidade greco-romana, Foucault logo descarta as
preocupacdes da psicanalise com segredos sexuais e tabus, iluminando, agora, a relagdo entre
prazer e ¢ética. Buscando organizar uma sexualidade além do limite da repressdo, ele
encontrou nos atos € nos prazeres — ¢ nao no desejo — o que ele define como técnicas da
vida na constru¢ao do eu. Black (1998, p. 47) aponta que o filésofo observou que ética e
erotismo nao eram dimensdes separadas no mundo antigo, mas, sim, estritamente
relaciondveis. De toda forma, Foucault ndo negava que a conduta sexual exigia certa
regulacdo do comportamento de alguém, ndo sendo uma conduta proibitiva, mas uma

atividade do exercicio da liberdade. Como aponta Joel Black (1998, p. 47-48):

? “Playing Freud’s game” (Black, 1998, p. 46).

10 “What Foucault sought was an alternative to sexuality — to the hermeneutics of sexual truth, the
intellectual and erotic strictures imposed by the repressive hypothesis — whereby it might become
possible to transform or to improvise oneself by inventing or imagining identity apart from sexuality.”



31

[...] Foucault estava claramente fascinado pelos modos dos comportamentos
sexuais pré-modernos, antes da sexualidade passar a estar associada
inextricavelmente ao problema do conhecimento e a vontade de saber. Ele
foi atraido por uma sociedade em que o comportamento sexual parecia ser
essencialmente precognitivo em sua natureza, uma sociedade na qual ele
percebeu uma estreita relagdo entre ética e erotismo — tdo proxima que o

proprio conceito de aphrodisia poderia ser compreendido como ‘substancia
s 11

ética’.

Apesar desse fascinio, a abordagem de Foucault em relagao a Antiguidade ndo deixa
de apresentar problemas. Notamos seu esforco em dissociar uma certa moralidade percebida
em sua leitura da Antiguidade ao alertar para o erro de compreensdao em que se pode incorrer
no estreitamento do significado dessa moralidade como dimensdo unica a interdi¢do da
sexualidade, mesmo, em sua opinido, estando o cuidado de si associado a abstinéncia sexual,
a austeridade e, também, sendo de grande preocupacdo ética para os gregos. Segundo
Foucault (2023b, p. 30), “¢ preciso entender esses temas da austeridade sexual ndo como uma
traducdo ou um comentario de proibi¢do profundas e essenciais, mas como elaboracio e
estilizacdo de uma atividade no exercicio de seu poder na pratica de sua liberdade”. Tal
afirmagdo, contudo, revela como Foucault deixa de lado perguntas importantes. Para quais
individuos, por exemplo, eram enderecadas essa pratica de “elaboracdo e estilizagdo de uma
atividade no exercicio de seu poder na pratica de sua liberdade”? Seriam as mulheres
enderecadas da mesma forma? Quem era, de fato, livre nessa perspectiva foucaultiana de
sociedade greco-romana? Notamos, assim que, mesmo voltando seu olhar para o passado na
busca de uma sexualidade sem segredos, as relacdes heterogéneas do poder ainda parecem
estar presentes nos discursos e no corpo dos sujeitos.

Complementando a critica sobre questdes importantes que foram negligenciadas por
Foucault, Black menciona novamente o estudo de Mark Poster (Foucault and the Problem of
Self-Constitution, 1993) sobre a obra do filésofo. Poster classifica a perspectiva de Foucault
sobre as relagdes homem-menino, uma das formas de sexualidade da Antiguidade
greco-romana analisadas pelo filosofo, como reducionista. O motivo dessa visdo reducionista
estaria na preocupacdao com as posicoes fisicas (penetrador e penetrado) e no fato de que

Foucault deixa de lado as emogdes dos participantes envolvidos na relagdo sexual.'? De

1 ¢[...]JFoucault was clearly fascinated by premodern modes of sexual behavior before sexuality came
to be inextricably associated with the problem of knowledge and with the will to know. He was drawn
to a society in which sexual behavior appeared to be essentially precognitive in nature, a society in
which he perceived a close relation between ethics and erotics — so close that the concept of
aphrodisia itself could only be properly understood as a ‘substance éthique.’”

2 As questdes relativas A penetracdo e a emogdo, aqui figurada pela ideia de desejo, serdo
desenvolvidas no corpo da andlise no capitulo 4.



32

acordo com Black (1998, p. 48-49), na visdo de Poster, o filosofo francés desconsidera que
nas dindmicas sexuais da Antiguidade as posi¢des das relacdes sejam mutdveis, embora, a
possibilidade de inversdao de papéis sempre tenha existido. Como afirma Poster, ainda que
usualmente o adulto assumisse a posi¢ao ativa, seja em termos fisicos, seja em termos
emocionais, sempre houve a possibilidade de que o adulto passasse a posi¢ao passiva tanto no
que diz respeito a agéncia sexual quanto no aspecto sentimental, € 0 menino, a posi¢do ativa.'
Segundo Black (1998, p. 48-49), a critica de Poster a Foucault ganha forga justamente ao
apontar ndo a dimensao fisica, mas a auséncia, na analise foucaultiana, de uma reflexao sobre
os aspectos emocionais e afetivos das relagdes sexuais, em especial o desejo. A nosso ver,
essa reticéncia de Foucault quanto ao papel da emog¢do pode representar sua ressalva quanto
aos principios da psicanalise, sobretudo quanto a interpretagdo freudiana das relagdes, no
entendimento da sexualidade. Tal reticéncia, contudo, parece levar o filésofo a construir uma
Antiguidade classica que ndo discursa sobre as afetividades das relagdes homoerdticas. Ao
construir uma sexualidade de-sexualizada com as praticas voltadas para a autorregulacao de
si, o filosofo constrdéi uma historia limitada quanto ao sexo, ao afeto e, também, quanto a
construcdo discursiva do que seria uma sexualidade greco-romana.

Por fim, Black ainda trata de uma questao que nos parece importante. O estudioso
aponta como Foucault parece ter separado a concepgao de sexo da de sexualidade. Parte desse
movimento estd embasado numa percep¢do, em geral, entendida como um ganho na analise
foucaultiana. Ao final do primeiro volume de Historia da sexualidade, Foucault (2023a, p.
166-167) afirma que o sexo nao € uma unidade essencialista, inerente a biologia humana, mas

um constructo, um “elemento imagindrio” (Foucault, 2023a, p. 170). Segundo o fil6sofo:

A nocdo de ‘sexo’ permitiu agrupar, de acordo com uma unidade artificial,
elementos anatdmicos, fungdes biologicas, sensacdes e prazeres e permitiu
fazer funcionar essa unidade ficticia como principio causal, sentido
onipresente, segredo a descobrir em toda parte. (Foucault, 2023a, p. 168)

Essa nocao de sexo estaria, entdo, oposta a de sexualidade, como algo que s6 passa a

existir a partir de tal nogao:

Portanto, ndo referir uma historia da sexualidade a instancia do sexo;
mostrar, porém, como ‘0 sexo’ se encontra na dependéncia histérica da
sexualidade. Nao situar o sexo do lado do real e a sexualidade do lado das

13 Leite (2019) desenvolve argumento préximo ao discutir o “jogo erético-poético” estruturado pela
dindmica de “procura-recusa” entre o homem apaixonado e o escravo que constitui seu objeto de
desejo (p. 56-58).



33

ideias confusas e ilusdes; a sexualidade ¢ uma figura historica muito real, e
foi ela que suscitou, como elemento especulativo necessirio ao seu
funcionamento, a no¢do do sexo. (Foucault, 2023a, p. 171).

A sexualidade, instaurada nos “corpos e prazeres” (Foucault, 2023a, p. 171),
representaria uma estrutura discursiva da experiéncia corporal, enquanto o sexo — unidade
ficcional em que estariam “aprisionados” todos os segredos — constituiria o imaginario. E a
possibilidade de se desvincular sexo de sexualidade que Black atribui a principal falha do

projeto de Foucault:

O projeto original foi um fracasso, ndo porque os interesses de Foucault
tenham mudado, mas porque o seu projeto se baseava na crenca errada de
que ele podia retirar o sexo da sexualidade, de que ele podia tratar a
sexualidade como um fendmeno discursivo separado de uma ética do eu, por
um lado, e de uma erdtica da imaginacdo, por outro. Nao se pode
simplesmente transpor um discurso especificamente moderno da sexualidade
para o passado, nem sequer comparar atitudes sexuais antigas e modernas.
(Black, 1998, p. 59)"

Aqui divergimos de Black em alguns pontos. Primeiro em relacdo a ideia de que “nado
se pode simplesmente transpor um discurso especificamente moderno da sexualidade para o
passado”. Isso porque ainda que a leitura de Foucault incorra em erros relacionados a esse
aspecto, acreditamos que uma proposta como a nossa (que, em alguma medida, também
transpdoe um discurso moderno sobre sexualidade para o passado) ndo busca simplesmente
projetar categorias contemporaneas sobre a Antiguidade ou estabelecer paralelos forgcados
entre contextos histdricos distintos. Trata-se, antes, de reconhecer que formas de regulagdo
dos corpos, dos desejos e das condutas ja operavam naquele contexto, ainda que nao
organizadas sob um dispositivo nos moldes modernos. A nosso ver, negar a existéncia de tais
relagdes de poder, nos moldes do que propde Foucault, ¢ ndo apenas desconsiderar a
heterogeneidade das formagdes discursivas, como também esvaziar a propria concepcao
foucaultiana de poder — que ndo ¢ unitdria ou apenas repressiva, mas criativa, produtiva e
imanente as praticas sociais que analisa. Ignorar que a Antiguidade também produzia
distingdes, hierarquias e exclusdes em torno do prazer e da conduta sexual € pressupor uma

sociedade homogénea, regida por uma ética unica, onde todos seriam igualmente acolhidos.

14 “The original project was a failure not because Foucault's interests changed but because his project
was based on the mistaken belief that he could take the sex out of sexuality, that he could treat
sexuality as a separate discursive phenomenon apart from an ethics of the self, on the one hand, and an
erotics of the imagination, on the other. One could not simply transpose a specifically modern
discourse of sexuality into the past, or even compare ancient and modern sexual attitudes.”



34

Assim, uma leitura que langa mao de uma analitica do poder permite evidenciar os sujeitos
historicamente posicionados nas margens, como o cinaedus, bem como os mecanismos de
subjetivacao que, mesmo fora de um regime de verdade moderno, operaram na definicao de
normas, na interdi¢do de experiéncias e na produ¢ao de identidades.

Além disso, ¢ preciso lembrar que Foucault ndo retira o sexo da sexualidade, tal qual
afirma Black. A nosso ver, ¢ precisamente o contrario: o filésofo desloca o sexo de uma
suposta esséncia natural e o articula como dimensao simbolica no interior de uma sexualidade
historicamente produzida, atravessada por relagdes de poder-saber. O sexo, portanto, deixa de
ser interpretado como uma verdade bioldgica e passa a ser compreendido como um ponto de
inscri¢ao de discursos e praticas que configuram o corpo — nao como dado bruto da natureza,
mas como superficie politicamente moldada. Nesse sentido, a critica de Black parece incidir
numa leitura que desconsidera justamente esse gesto arqueoldgico foucaultiano: o de mostrar
que o corpo e o desejo ndo sdo apenas vividos, mas historicamente organizados por regimes
que dizem o que pode, ou ndo, ser vivido.

Em linhas gerais, na opinido de Black, a mencionada descontinuidade da Historia da
Sexualidade de Michel Foucault pode ser entendida, de certo modo, como uma recusa
deliberada da busca moderna por verdades profundas, fantasias ocultas e significados
psicanaliticos do desejo. No entanto, para Black, essa fuga resulta em uma limitagdo: ao se
afastar das nog¢des modernas de fantasia (o desejo e suas dimensdes), isso se torna uma
limitagdo para entendermos os demais aspectos das relagdes homoerodticas na Antiguidade.
Como destaca o autor, “nenhuma histéria € possivel de ser pensada ou escrita sem referéncias
a imagens ficticias e cenas reconstruidas” (Black 1998, p. 60)." Ou seja, a critica ndo é
apenas sobre o que Foucault deixa de dizer, mas sobre o modo como sua proposta
metodologica silencia determinadas expressoes simbdlicas do desejo — justamente aquelas
que, para Black, seriam decisivas para acessar as relagdes homoerdticas na Antiguidade
classica.

Esse ponto de tensdo serd retomado por outros classicistas, como Amy Richlin, que
ampliam a critica ao projeto foucaultiano ao interrogar nao apenas o apagamento da fantasia,
mas, também, os siléncios em torno da diferenca de género, da pluralidade de corpos e da

exclusdo de vozes dissidentes. E a essa critica que nos voltamos agora, na préxima se¢ao.

5 “As Foucault himself discovered, no history is writable or thinkable without references to

phantasmic images and (re)constructed scenes. “



35

2.3 A HISTORIA DE UM SUJEITO SO

Outro estudo que lida com a recepgdo dos estudos de Foucault sobre a sexualidade na
seara dos Estudos Classicos € The garden of Priapus: sexuality and aggression in Roman
humor, de Amy Richlin, especificamente em sua segunda edi¢ao publicada em 1992. Entre os
anos de 1981 e 1982, a estudiosa dedicou-se ao humor sexual romano e publicou uma
primeira versdo desse estudo em 1983. Mais tarde, as implicag¢des de tal projeto e seu escopo
tomaram outras propor¢des de tal modo que sua analise passou a incorporar fenomenos
culturais que excediam apenas o humor. E assim que em 1992 Richlin publica uma versio
revisada de seu livro que discute ndo apenas o humor, em sua relagdo com a agressao no
campo da sexualidade, mas também a “constru¢do do gé€nero nas sociedades romanas e em
outras sociedades, a fun¢do da ideologia na manuten¢do de barreiras e hierarquias de classe, a
inter-relagdo entre agressdo e sexualidade” (Richlin, 1992, p. xiii)'®. Tal mudanga ¢ fruto de
um crescimento das discussdes sobre sexualidade, na esteira do trabalho de Foucault, que
permearam diversos campos do saber. A referida revisao do estudo publicada em 1992
incorpora, entdo, diversos pontos de discussdes, como a critica feminista e demais teoricos, ao
abordar a relacdo entre literatura e historia, as implicagdes politicas da teoria foucaultiana, do
Novo historicismo e do pds-modernismo, em geral, e ainda a historia da sexualidade e a
historia e natureza da pornografia.

A estudiosa chama a atenc¢do para o fato de que, com a publicacao dos volumes dois e
trés da Historia da Sexualidade, que se ocupavam da Antiguidade greco-romana, houve um
aumento do interesse de estudiosos fora do campo dos Estudos Classicos em relacdo a tal
periodo historico, em particular pelo desenho de uma sexualidade outra, diferente daquela
apresentada no primeiro volume de seu projeto. Richlin (1992, p. xiv), entretanto, vé nisso um
problema, ja que acredita que essa imagem criada ¢ equivocada, construida com base em
informagdes incompletas e oriundas de siléncios estratégicos em relac¢do a sociedade da Roma
e da Grécia antigas.

Ao revisar pontos, a seu ver, soltos nesta Historia de Foucault, Amy Richlin aponta
questdes interessantes, como, por exemplo, o fato de que, ao olhar para a Antiguidade,
Foucault remonta a uma histéria da sexualidade homogeneizante. Segundo a estudiosa,

Foucault constroi uma historia de um sujeito desejante masculino, sem levar em conta a

16 “the construction of gender in Roman and other societies; the function of ideology in maintaining

class barriers and hierarchies; the interrelation between aggression and sexuality.”



36

experiéncia de mulheres e de homens adultos passivos (uma categoria nas sociedades
greco-romanas) (Richlin, 1992, p. xiv). Ao inscrever e construir esse homem de desejo,
Foucault ignora outras formas de sujeicdo ao ndo se perguntar — ou ao manter siléncio —
sobre a subjetividade das mulheres e de outras formagdes discursivas sobre desejo. Assim, na
medida que se entende como uma historia da sexualidade, entendemos também que essa ¢
uma historia da sexualidade masculina e segmentada.'’

Assim como Black (1998) apontou mais tarde (e cujo trabalho ja discutimos), Amy
Richlin também questiona o ponto de partida adotado por Foucault em sua Historia. Ao
afirmar que a sexualidade, tal como o filésofo a entende (ou seja, ndo como mero
comportamento sexual, mas como um campo de saberes, de discursos e de praticas
historicamente organizadas enquanto dispositivo, inseridas em regimes de verdade que
produzem modos de subjetivagdo), nao existia antes do século XIX, Foucault acaba por situar
os periodos anteriores como uma espécie de “pré-histdria”, mesmo que o titulo da obra sugira
uma narrativa continua. Richlin aprofunda essa critica a0 demonstrar como essa constru¢ao
ascética do passado apaga a multiplicidade e a complexidade das experi€ncias sexuais que

compdem o corpo ¢ o desejo ja na Antiguidade. Na opinido de Richlin (1992, p. xv):

E como se, digamos, a religido, o direito, e a medicina fossem o que se
poderia chamar construgdes sociais de primeira ordem, enquanto a
sexualidade era uma constru¢do social de segunda ordem, culturalmente
especifica e historicamente delimitada. Mas o problema aqui vai para além
de um titulo enganador: toda a afirmagdo de Foucault, que assustou e atraiu
tantos académicos [...], assenta-se em argumentos de um siléncio que o
proprio Foucault criou por meio de uma leitura seletiva.'®

Como exemplo dessa selecdo, a estudiosa ressalta o fato de que o corpus analisado era

direcionado para satde do corpo, do espirito e da moral. Toda uma gama de textos que tratam

7 Embora Foucault reconheca e discuta praticas homoeréticas na Antiguidade — em especial as
relacdes entre homens e rapazes —, ele mesmo destaca que toda a reflexdo moral greco-romana sobre
os prazeres € uma moral viril, “pensada, escrita, ensinada por homens e enderecada a homens,
evidentemente livres” (Foucault, 2023b, p. 29). Trata-se de um c6digo que regula a conduta masculina,
no qual as mulheres surgem apenas como objetos de vigilancia e os parceiros masculinos mais jovens
aparecem como figuras admissiveis dentro da economia do poder do homem livre. Assim, quando
Richlin aponta o cardter masculino e segmentado da narrativa foucaultiana, sua critica ndo recai sobre
a auséncia de relacdes homoerdticas, mas sobre os limites do recorte adotado por Foucault: um regime
discursivo em que apenas certos homens — e certos desejos — se tornam analisdveis.

'8 “It is as if, say, religion, law, and medicine were what might be called first-order social constructs,
while sexuality was a second-order social construct, culturally specific and historically delimited. But
the problem here goes beyond that of a misleading title; Foucault’s whole claim, which has startled
and attracted so many scholar [...], rests on arguments from a silence that Foucault has himself created
by means of selective reading.”



37

mais diretamente da sexualidade (mas que, muitas vezes, constituem géneros textuais menos
privilegiados, como ¢ o caso da Priapeia Latina) foi excluida. Nessa mesma via, questiona-se
também o enderecamento desses textos: tais recomendagdes circulavam e eram enderegadas a
qual publico? Segundo Richlin (1992, p. xv), a elite. Assim, a critica de Richlin vai além da
escolha de um corpus: ela recai sobre o que identifica como uma leitura seletiva e estratégica,
responsavel por instituir siléncios fundamentais a hipdtese foucaultiana. Sua intervencao,
portanto, ndo apenas amplia o questionamento de Black, mas também introduz uma dimensao
material e cultural que tensiona a imagem de uma Antiguidade regida exclusivamente por
uma ética do cuidado de si.

Ao encontro das questdes levantadas por Richlin, os estudiosos Larmour, Miller e
Platter (1998), na introdugdo do volume Rethinking Sexuality, conseguem apresentar de forma
explicativa e sistematizada a questdo dos arquivos levantados por Foucault em O uso dos
prazeres ¢ em O cuidado de si. Em escalas variadas, na opinido desses estudiosos, existem
apontamentos sobre a preferéncia na escolha dos arquivos por parte de Foucault como uma
tentativa de encontrar ideias que justificariam sua tese. Dessa maneira, seria preciso voltar
nosso olhar para todos os outros arquivos que foram ignorados no siléncio do filésofo, ja que
“ndo existe um sO6, mas muitos siléncios e sdo parte integrante das estratégias que apoiam e
atravessam os discursos.” (Foucault, 2023, p. 31). Como apontam os classicistas Larmour,

Miller e Platter (1998, p. 25-26):

Uma abordagem mais critica foi adotada por académicos que encontraram
lacunas metodologicas e interpretativas de carater e significancia variados na
obra de Foucault. A principal preocupacio ¢ que Foucault ¢ e apresenta uma
selecdo de evidéncias antigas de uma forma que garanta que ele ‘encontre’ o
que estd procurando. A questdo ndo ¢ meramente se todas as leituras sdo
necessariamente atos de interpretacdo, mas antes é até que ponto a Historia
de Foucault é falha pela exclusdo de evidéncias — ou nuances das
evidéncias — que ¢é critica para o quadro geral da sexualidade grega e
romana antigas."

Como exemplo de leitura que detecta essa questdo no trabalho de Foucault, Larmour,
Miller e Platter mencionam o estudo de Simon Goldhill, Foucault’s Virginity, de 1995.

Segundos os estudiosos, em seu livro, Goldhill:

1 “A more critical approach has been taken by scholars who found methodological and interpretive
gaps of varying character and significance in Foucault's work. The primary concern is that Foucault
reads and presents a selection of ancient evidence in a way that ensures that he ©*  finds’ what he is
looking for. The issue is not merely whether all readings are necessarily acts of interpretation; rather, it
is the extent to which Foucault's History is flawed by the exclusion of evidence — or nuances of
evidence — which is critical to the overall picture of ancient Greek and Roman sexuality.”



38

[...] fez a acusag@o de que Foucault é culpado pelo achatamento injustificado
do campo discursivo antigo que privilegia textos homiléticos e didaticos e
marginaliza aqueles discursos que ou ironizam o normativo de uma
perspectiva satirica ou novelistica ou o relativizam na forma de narragdo em
primeira pessoa. [...] Goldhill observa que, mesmo quando Foucault cita
evidéncias do proprio arquivo privilegiado por Goldhill — os romances da
Segunda Sofistica —, ele os trata como conjuntos de atos enunciativos
autonomos dos quais declara¢des individuais podem ser destacadas para dar
suporte a uma visdo normativa do desejo masculino sem a devida atengdo ao
contexto frequentemente superdeterminado em que sdo encontradas. Como
resultado, Foucault foca consistentemente na mensagem moralizante do texto
em vez de focar nas maneiras como essa mensagem ¢ problematizada, se ndo
diretamente desconstruida, por esses romances de amor e aventura.
(Larmour, Miller e Platter, 1998, p. 25)*

Como sabemos, dentro da estrutura de poder-saber, o siléncio colabora para o
apagamento de outras formagdes discursivas, mas, em contrapartida, fornece, dentro da
dindmica, formas de subverter e dar voz aos esquecidos dessa Historia. Diante, entdo, das
perguntas que estavam fora do escopo e interesse foucaultiano, abriu-se caminho para que
pesquisadores da Antiguidade passassem a investigar a pluralidade de sexualidades existentes
na Antiguidade greco-romana (mas apagada por Foucault). David Halperin, John J. Winkler e
Froma Zeitlin (1990) sdao exemplos de estudiosos que se debrugaram na investigagao sobre as
formas de sexo no mundo antigo apds a mudanga de paradigma estabelecida por Foucault.
Ainda que organizem investigacdes dispares do horizonte foucaultiano, elas sdo influenciadas
por ele. Um exemplo disso ¢ a abordagem das questdes relativas a sexualidade a partir de uma
visdo muito mais construcionista do que essencialista e que, além disso, considera também as
relagdes de poder e sua mutabilidade. Por levar em conta as especificidades das
microrrelagdes, Christine Downing ¢ citada por Larmour, Miller e Platter (1998, p. 24-25)
como uma estudiosa que estabelece a impossibilidade de uma histéria da sexualidade que
considere apenas relacdes homoerdticas masculinas. Isso porque Downing, em Myths and
Mysteries of Same-sex Love (1991), considera nao ser apropriado e satisfatorio haver apenas

uma transposi¢do do paradigma masculino para as relagdes lésbicas, por exemplo. Vemos,

20 <...] has charged that Foucault is guilty of an unwarranted flattening of the ancient discursive field
that both privileges homiletic and didactic texts and marginalizes those discourses that either ironize
the normative from a satiric or novelistic perspective or relativize it in the form of first-person
narration. [...] Goldhill notes that even when Foucault does cite evidence from Goldhill's own
privileged archive — the novels of the second sophistic — he treats them as sets of freestanding,
enunciative acts from which individual statements can be detached to support a normative vision of
masculine desire without due attention to the often overdetermined context in which they are found.
As a result, Foucault consistently focuses on the moralizing message of the text rather than on the
ways that message is problematized, if not directly decon-structed, by these novels of love and
adventure.”



39

mais uma vez, como existe uma auséncia de outras vozes nos escritos de Foucault, o que
acaba estabelecendo uma andlise homogeneizante dos processos de subjetivagdo na
Antiguidade classica.

Para além da representagdo de sujeitos heterogéneos na construcao do projeto do
filésofo e da caréncia de evidéncias discursivas, Richlin aponta, ainda, um terceiro pilar da
falha foucaultiana: a auséncia de um conhecimento geral sobre Grécia e Roma e o
apagamento da singularidade da cultura romana. Usando como exemplo o terceiro volume do
projeto para ilustrar sua tese, a pesquisadora argumenta que ali Foucault faz uma miscelanea
de periodos histdricos, colapsando as ideias de carater helenistico com o mundo romano, da
Republica com o Império, igualando todos os imperadores, como se fossem um sé e
ignorando mais de cem anos de guerra civil e as radicais mudancas sociais dela consequentes
(Richlin, 1992, p. xv). Para Richlin, este ¢ um exemplo de como o projeto foucaultiano une

suas principais inconsisténcias ao discutir tal periodo historico:

De fato, a maioria das fontes neste volume sdo gregas e ndo romanas. E
estranho que o defensor das peculiaridades locais da historia prossiga dessa
maneira, mas isso ¢ um fato. Ironicamente, ele s6 foi capaz de defender a
diferenga entre a antiguidade e o presente, deixando de fora as principais
diferengas entre a Grécia ¢ Roma, entre o Império e a Republica. A discussio
sobre o casamento ¢ enquadrada [...] como se a Roma do Alto Império
pudesse ser comparada diretamente com a sociedade ateniense do século V
a.C. de forma produtiva, sem considerar a sociedade romana anterior. E
como se Plutarco (um grego da Bedcia) e Plinio (um rico romano da Galia
Cisalpina) compartilhassem a mesma cultura. O mundo retratado aqui ¢é
irreconhecivel para um leitor de T4cito, Marcial ou Catulo, € ndo é romano.*!
(Richlin, 1992, p. xvi)

Ao encontro dos pontos levantados, Richlin acrescenta a dimensao da sexualidade que
a Historia aborda, argumentando que “[...]JFoucault estava lidando apenas com uma pequena
parte do significado comum da palavra, um significado que ele mesmo nao teria aceitado, mas
um que ele ocasionalmente parece usar” (Richlin, 1992, p. xvi)*. Dessa forma, “o tipo de

sexualidade da Antiguidade deixada de fora por Foucault [...] esta relacionada com o que

21 “Indeed, most of the sources in this volume are Greek, not Roman. It is strange that the champion of
local peculiarities of history should carry on like this, but it is a fact. Ironically, he was only able to
make his argument for the difference between antiquity and the present by leaving out major
differences between Greece and Rome, between Empire and Republic. The discussion of marriage is
framed [...] as if Rome of the high Empire could profitably be compared directly with fifth-century
B.C. Athenian society, without consideration of earlier Roman society; and as if Plutarch (a Greek
from Boiotia) and Pliny (a wealthy Roman from Cisalpine Gaul) shared the same culture. The world
depicted here is unrecognizable to a reader of Tacitus or Martial or Catullus, and it is not Roman.”

22 ¢[...]Foucault was dealing with only a small part of the word's common meaning, a meaning he
would not himself have accepted but one that he occasionally seems to use.”



40

poderiamos chamar de ‘obsceno’: praticas genitais e copulatorias, e a linguagem a elas
associada, percebidas pelos seus sujeitos como algo vergonhoso” (Richlin, 1992, p. xvi)®. Por
construir uma Historia da Sexualidade quase ascética sobre o desejo e o sexo, ignorando, por
exemplo, o rico material que trata desse tipo de obscenidade, Foucault faz parecer que o
mundo antigo ndo tinha interesse sobre esses temas. Como aponta Richlin — e como
procuramos discutir em nosso estudo —, a sociedade greco-romana tinha ostensivo interesse e
vasto vocabulério sobre o imaginario sexual.

Como forma de dialogar com as falhas foucaultianas, Richlin, em The Garden of
Priapus (1992), retine uma gama de materiais datados entre o final da Republica e o inicio do
Império romano. Seu material percorre textos literarios em grego e latim, tanto em poesia
quanto em prosa, passando por textos forenses, satiras, textos ndo literarios, como o grafite e
cartas privadas, e tantos outros. Diferente dos textos endere¢ados ao cuidado e a regulagdo do
corpo e da alma usados por Foucault, os textos avaliados em The Garden of Priapus mostram
um agudo interesse sobre o corpo fisico, sobretudo no que diz respeito a genitalia masculina
(tida como simbolo de orgulho belicoso) e a genitalia feminina (tida como fonte de desgosto
masculino).

A partir desse material, Richlin identifica a constru¢do de uma sexualidade que ndo
opera sob o signo da moderagdo ética, mas como pratica agressiva de poder. Trata-se de um
modelo em que a virilidade esta diretamente associada ao controle, ao dominio simbdlico e a
exclusao do outro, especialmente daquele que ocupa a posi¢do passiva. Essa representagao,
que emerge com for¢a nos poemas priapeus, exemplifica, para a autora, os limites da
abordagem foucaultiana: ao eleger como objeto apenas os textos normativos e filosoficos,
Foucault teria deixado de lado uma dimensdo central da cultura romana, estruturada por
praticas discursivas que articulam prazer e violéncia. Assim, a critica de Richlin ndo apenas
amplia as objecdes de Joel Black, mas, também, propde uma leitura que recoloca o desejo, a
fantasia e a linguagem obscena como elementos cruciais na constru¢do de identidades
romanas antigas (Richlin, 1992, p. xvi).

Diante disso, € necessario marcar uma inflexdo. Embora a critica de Richlin evidencie
aspectos importantes sobre os limites da abordagem foucaultiana, especialmente no que diz
respeito a exclusdao do desejo feminino e de homens adultos passivos, sua leitura parte de

pressupostos tedricos que se distanciam substancialmente da abordagem foucaultiana. Em The

2 “The kind of sexuality left out of antiquity by Foucault [...] is connected with what we might call the
‘obscene’: genital and copulative practice and language perceived by their subjects as shaming.”
Quanto a linguagem sexual no vocabulério latino, cf. Adams, 1990.



41

Garden of Priapus, Richlin (1992, p. xx) declara que sua perspectiva ¢, a0 mesmo tempo,
essencialista e materialista: entende que certos elementos da cultura romana reaparecem em
outras culturas de maneira recorrente € que tais elementos ndo estdo apenas nos textos, mas
afetaram diretamente a vida de romanos reais. Trata-se de uma epistemologia que pressupde
estruturas relativamente estaveis de opressdo — como género, masculinidade ou império —,
cuja repeticao seria comparavel a dos elementos quimicos no mundo fisico. Essa concep¢ao
colide com a proposta foucaultiana de poder como uma dindmica histdrica, criativa e
relacional, que ndo reprime de forma continua, mas que produz saberes, praticas e
subjetividades especificas a cada contexto. Assim, ao criticar a auséncia de certos corpos e
vozes na Historia da Sexualidade, ¢ preciso considerar que os siléncios de Foucault nao
indicam negligéncia analitica, mas resultam de uma estratégia metodologica voltada a
compreensdo da sexualidade enquanto dispositivo historicamente situado, centrada em
determinadas praticas de vida e regimes de conduta da Antiguidade. Desconsiderar essa
diferenga tedrica € esvaziar a poténcia critica do gesto foucaultiano e reduzir o poder a um
esquema fixo de dominagao, negligenciando sua capacidade historica de mutagdo e producao
de subjetividades.

A critica de Amy Richlin contribui de forma significativa ao evidenciar os limites do
recorte foucaultiano, sobretudo ao destacar o apagamento de praticas corporais, fantasias
sexuais e vozes dissidentes. Ainda assim, ao sustentar uma concep¢ao de poder baseada na
permanéncia de estruturas opressivas, como o patriarcado, com a critica feminista, sua leitura
acaba por reduzir a historicidade das relagdes de saber e das formas de subjetivacdo. Sem
negar a forca das exclusdes que atravessam a Historia da Sexualidade, é preciso atentar para
os gestos metodoldgicos que fundam esse projeto tedrico e que permitem, inclusive, o
surgimento de criticas como a de Richlin. Os estudos foucaultianos, nesse sentido, nao
oferecem respostas definitivas, mas instrumentos para tensionar os modos de constituicao da
verdade, do corpo e do desejo. E a partir dessa tensio — entre silenciamento e produgao,
entre exclusdo e poténcia — que passamos, na proxima secao, a analise de outros arquivos,
nos quais as dinadmicas de poder, de prazer ¢ de subjetivacdo podem ser vistas sob novas

formas.



42

3 NOS INTERSTICIOS DO FALO: PRIAPO E A RECONFIGURACAO DO VIR
ROMANO

Como vimos, ao concentrar-se nas praticas do que denomina “cuidado de si”, Foucault
acaba por negligenciar um aspecto evidente do discurso e da pratica da sexualidade na
Antiguidade: o obsceno. Para problematizar essa omissdo, este capitulo examina a Priapeia
latina, uma coletanea de poemas cuja relevancia analitica se justifica por dois fatores
principais. Em primeiro lugar, porque tal coletdnea constitui um tipo de texto ignorado pelo
filésofo, seja por seu género literario (o poema epigramatico, a poesia pridpica) seja por seu
publico geral mais explicito, provavelmente diferente (ou, a0 menos, ndo contemplado em sua
totalidade) daquele para o qual se voltavam os textos analisados por Foucault. Segundo,
trata-se de poemas que explicitam sujeitos e agéncias sexuais marginalizados ou silenciados
na narrativa foucaultiana. Além disso, ao conjugar obscenidade e comicidade, a Priapeia
Latina inscreve a sexualidade antiga do mundo romano ali representando em um regime
discursivo que evidencia seus deslocamentos enquanto pratica e representacdo. Seu conteudo,
estruturado em torno de Priapo, revela ndo apenas um imaginério erotico especifico, mas
também formas de normatizagdo e transgressao que desafiam leituras restritivas da
sexualidade romana.

Para compreendermos os efeitos de sentido da Priapeia Latina, é basilar a chegada do
personagem em torno do qual ela se organiza: Priapo. Ainda mais, para conhecermos Priapo,
precisamos afirmar de saida: Priapo é deus-falo. Nao apenas um falo imével, contido, ele é
hiperbdlico, descomedido, ele invade, fala por si e pelo outro. Sua obscenidade ndo é exterior
ao religioso, mas atravessa-o e funde riso, fertilidade e violéncia na paisagem da Priapeia
Latina. Assim, Priapo ndo é uma figura estdtica, mas um significante que, dependendo do
espaco e do contexto, pode aparecer hermafrodita e efeminado, ou supermasculino e guardido
itifilico dos jardins; ora venerado como poténcia fecundante, ora ridicularizado como

caricatura torpe. Dessa forma, acreditamos que por meio da leitura desses poemas podemos

vislumbrar formas outras de sexualidades na Antiguidade, nesse caso, em especial, na Roma
antiga entre o século I AEC e I EC.
A seguir, discutimos as facetas da Priapeia Latina, tratando de sua composicao e do

tema principal evocado nos poemas, o deus Priapo.



43

3.1 A PRIAPEIA LATINA: O TEMPLO VERBAL DO OBSCENO

A Priapeia pode ser compreendida, de forma inicial, como um conjunto de poemas
curtos dedicados a Priapo, o deus da abundancia e da fecundidade. Esses poemas abordam,
em sua maioria, o aspecto falico de Priapo, ou, mais especificamente, seu carater itifalico. Isso
porque nos poemas o deus ¢ simbolizado e concebido, em sua grande parte, com um falo
desproporcional em estado imutavel de eregdo.

Um dos efeitos desse falicismo aparece de forma recorrente: um humor jocoso e
obsceno ou jocosamente obsceno, como afirma Oliva Neto (2006, p. 11). Se, por um lado, o
falicismo nos textos de Priapo resulta em uma obscenidade jocosa, por outro, ele também
carrega um profundo carater religioso. Nessa dimensdo, o falo deixa de ser meramente um
simbolo de vulgaridade ou agente de imoralidade, passando a representar a fecundidade em
todas as suas formas — humana, vegetal e animal.

A Priapeia Latina nos fornece uma coletanea de 86 poemas anOnimos, escrita e
inscrita, entre os séculos I AEC e I EC. Nesses poemas explora-se tanto o nume obsceno do
falo quanto o religioso, o ridiculo e o torpe. Como podemos notar, Priapo ¢ apresentado, ou
melhor, discursivizado de forma multipla, complementar e contraditoria, sem que essas
esferas se excluam totalmente. Com isso, esses relevos em sua composicao sao pontos
importantes para compreendermos os efeitos de sentido relacionados a representacdo do deus
na sociedade romana daquela época. Além disso, compreender em quais tradi¢des, literarias,
religiosas e morais, o discurso da Priapeia Latina repousa nos ajuda a compreender as
construgdes de sentido, seja no falo de Priapo, seja nos corpos tocados por ele.

A vista disso, cabe agora voltarmos nossa atengdo a Priapeia Latina enquanto corpus,
observando as caracteristicas literdrias e culturais que sustentam seu funcionamento
discursivo. Para tal, baseamo-nos inicialmente na investigacdo de Cozer, que parte de um
esforco importante de definicdo da obra, que assimila ndo sé suas origens e estruturas formais,
como também os modos pelos quais ela se insere nas tradi¢des do mundo romano.** Com isso,
¢ possivel perceber que a Priapeia nao se reduz ingenuamente a uma colecdo obscena ou
marginal, mas constitui um conjunto textual altamente codificado dentro de uma ldgica

especifica. Como afirma Cozer (2018, p. 52):

2 A dissertagdo de André Cozer ndo se restringe ao aspecto formal da Priapeia: nela o autor também
analisa o riso festivo, a religiosidade ¢ as multiplas masculinidades performadas no corpus. Esses sdo
pontos que retomaremos nas segdes que seguem.



44

Os deuses podem ser entendidos enquanto poténcias ou elementos de
linguagem, nos quais sdo significados e transformados. De outro lado,
também a sexualidade e a identidade sdo elementos da linguagem. Os
trabalhos mais tradicionais sobre o género em Roma pensaram como eram
significados, no discurso, os sexos masculino e feminino. A discussio sobre
sexualidade passa pelo modo com que se fala sobre ela. Desde Foucault, os
historiadores trabalham essa temdtica segundo uma concep¢do de que os
individuos se criam, historicamente, nos discursos € nas falas. Nessa
dissertacdo, nos cabe refletir sobre o tipo de discurso com que estamos
tratando: antes de observar como a religido e a sexualidade masculina se
significam na Priapeia, devemos nos questionar sobre o que é a Priapeia,
como ela veio a ser, o que ela significa no campo literario romano, por onde
circulava, como era lida.

Essa colocacdo de Cozer nos lembra que a Priapeia nao pode ser tomada como um
amontoado disperso de obscenidades, nem como uma curiosidade marginal da literatura
latina. Ela é, antes, um produto cultural atravessado por c6digos, expectativas € usos muito
precisos — e, por isso mesmo, insepardvel das redes de poder que a estruturam. Reconhecer
esse enquadramento é fundamental. Assim, antes de interpretar as masculinidades de Priapo
ou o jogo entre o cdmico, o sagrado e o obsceno, € preciso situar tal conjunto de textos no
campo literdrio e discursivo que o autoriza e lhe da inteligibilidade. Essa é a chave para
compreender que, por trds das imagens grotescas e do riso, hd um paradigma que ordena,
classifica e regula. E também essa chave que nos permite, agora, avancar para os sentidos que
moldaram a leitura da obra e do préprio deus que nela se encena. E justamente nesse ponto
que se abre o espaco para pensarmos na tradi¢cdo literdria que sustenta a obra, em especial o

género epigramatico, cuja tradicdo epigramdtica marcard profundamente sua forma e

circulacao.

3.1.1 Epigrama e arquivo

A Priapeia se insere na tradigdo do género literario epigramatico,” que remonta a
pratica grega de inscrigdes lapidares. Esses poemas, entdo, “se relacionariam intensamente
com a superficie dura de pedras, de paredes e mesmo de estatuas, nas quais os antigos tinham,
por habito, escrever poemas que acompanhariam artigos materiais (Cozer, 2018, p. 70). E

assim, no século IV AEC, que as inscri¢des epigramaticas se tornaram um género poético que,

» Para uma introducdo sobre o género epigramitico e discussdes mais centradas na produgio de
Catulo e Marcial, cf. Cesila, 2017.



45

por sua vez, carrega essa heranca de economia de recursos retdricos, como esclarece Oliva

Neto (2006, p. 81):

Epigrama, como o nome informa, na origem diz respeito a inscrigdes sobre
variados objetos para indicar de quem sdo, quem os fez e, no caso de
inscrigdes votivas, quem os dedicou e a que deus foram dedicados; no caso
de inscrigdes tumulares — os epitafios — indica-se quem esté sepultado sob
a inscrigdo, as virtudes do morto e a dor causada por sua auséncia. [...] Tudo
isso ndo passou despercebido dos poetas: logo, de epigrafica tal elocucdo
tornou-se a condi¢do mesma de um novo tipo de poema, porque, buscando
antes deleite, passaram eles a imita-la em suas inscri¢des ficticias, isto €, em
seus epigrammata (€mypaupoto, ‘epigramas’), como ja no século III a.C.
eram chamadas essas composic¢des: desde entdo, o termo ja ndo designa so
inscrigdes, mas também e principalmente um género de poesia.

e, no inicio, os epigramas derivavam diretamente das inscricdes materiais, logo o
género se expandiu para além da pedra e do marmore, preservando, contudo, sua brevidade.
Tendo surgido na pratica popular de inscricdo, o género floresceu sobretudo no periodo
helenistico (323-31 AEC), mantendo forte presenca em contextos funerdrios e religiosos,
como apresentado. Embora posteriormente compilados em livros, esses textos preservam a
concisdo e o vinculo performativo com a materialidade que os originou, o que condiciona sua
retérica: dizer muito em pouco espago, com precisdo e efeito (Cesila, 2017; Cozer, 2018, p.
71). A mudanca para o livro marca, também, uma mudanca na organizacao desses discursos, o
que nos leva a entender que “uma obra epigramadtica sempre teve o formato de um compilado”
(Cozer, 2018, p. 72).

A passagem do epigrama da inscri¢do lapidar para o livro ndo apenas transformou sua
organizacdo formal, mas também redefiniu seus espacos de circulacdo e de uso social. Cozer
explicita o carater cotidiano desse género literdrio, ndo por se relacionar axialmente com a
camada mais popular, mas, também, por tratar de uma poesia de convivio. Segundo o
pesquisador, € no periodo Helenistico que se pluralizam as aristocracias gregas e suas relacoes
com parte do Mediterraneo. E através das festividades que esse tipo de poesia se difundia,
destacando-se os poemas jocosos e sexualizados que vao, em especial, compor a paisagem da

1‘26

poesia romana, como temos em Catulo e Marcial.™ Essa dimensdo de convivio permite a

Cozer propor uma reflexdo mais ampla, que merece nossa atencdo. Vejamos:

% As referéncias as obras de Catulo e as de Marcial ndo implicam a andlise de seus poemas como
corpus deste trabalho, mas servem apenas para situar certas convengdes temdticas e estilisticas da
poesia latina — como o obsceno ritualizado, a agressdo humoristica e a performance da masculinidade
— que dialogam com os poemas da Priapeia.



46

A realidade da poesia de convivio € sobretudo marcada pela criagdo da
literatura voltada para o momento de 6cio. A prépria no¢do de dcio, no
entanto, evoca automaticamente uma atividade praticada sobretudo pela
populacdo mais abastada do contexto helenistico e romano. Mesmo que
Marcial néo seja parte da elite politica do Império no final do século I d.C.,
ou que Catulo seja, em meados do século I a.C., um romano que nédo é
origindrio do Lacio, eles ainda fazem parte do que se pode considerar uma
elite. Cultivar o 6cio, para essa elite, significava ndo apenas evitar o trabalho,
mas dedicar-se também ao pensamento, as artes, ao cuidado de si e, até
mesmo, a caca. Nesse sentido, a epigramdtica de Marcial, por exemplo,
apresenta tanto elementos festivos quanto poesias cujo tom, de humoristico,
transformam-se em reflexdes satiricas sobre a sociedade e sobre a moral de
seu tempo. (Cozer, 2018, p. 72-73)

O trecho acima citado — longo, reconhecemos — nos € proveitoso por inumeros
motivos. Em primeiro lugar, ela evidencia que a poesia de convivio, ainda que vinculada ao
divertimento e ao Ocio festivo, ndo se descola de uma dimensdo moral. Mesmo quando
assume a forma de sitira ou de humor jocoso, o epigrama traz consigo ecos de discursos
normativos, seja para reitera-los, seja para ridicularizd-los. E nesse ponto que a Priapeia
Latina se inscreve: no reflexo da ordem moral romana, porque organiza suas narrativas
segundo paradigmas normativos ja estabelecidos, especialmente no que concerne a construcao
do uir romano e a dimensdo possivel de seu desejo. Ao mesmo tempo, refrata essa mesma
ordem ao tornar visiveis sujeitos dissidentes que nela aparecem sob o efeito do riso. Assim, o
corpus nao pode ser lido apenas como transgressao, mas como espacgo de tensdo: lugar em que
se reafirma a norma e, simultaneamente, se registram as margens por ela produzidas.

Outro ponto importante € a circulagdo desse gé€nero. Ao refletir sobre a tradi¢do
epigramdtica e seus desdobramentos na construcdo do literdrio, Cozer (2018, p. 74) lembra
que a epigramadtica, essa arte pedestre, “passa a se referir a uma poesia vinculada ao humor
que, talvez por essa caracteristica risivel, se depreciava e se colocava como uma arte menos
valiosa, mas que era, em compensacdo, muito consumida no cotidiano”. Contudo, essa
aparente desvalorizagdo nio deve nos levar a uma leitura simplista: se por um lado a Priapeia
mobiliza temas mundanos e obscenos que a colocam no campo do risivel, por outro também
revela um cuidado formal notdvel, com emprego de métricas e jogos retdricos sofisticados,
como atestam poemas em que o proprio Priapo ironicamente reivindica versos bem
compostos. A obra se inscreve, portanto, numa ambiguidade constitutiva: simultaneamente
vulgar e erudita, depreciada em sua matéria e prestigiada em sua elaboracdo. Essa tensdo nos

mostra que a Priapeia nao € apenas um corpus de riso e obscenidade, mas também um espaco



47

de experimentagdo literdria e cultural, capaz de refletir e refratar valores sociais, morais e
estéticos de seu tempo.

Desse modo, a circulagdo epigramatica assegura a Priapeia uma posicao de contrastes:
por um lado, podia ser depreciada em razdo de sua matéria risivel e cotidiana; por outro, era
amplamente consumida como pratica cultural e reconhecida em seu valor literario. Essa
ambivaléncia a inscreve em uma tradi¢do viva que atravessa autores como Catulo e Marcial. E
nesse contexto que se colocam, entdo, as questdes de autoria e transmissdo do corpus,
fundamentais para compreendermos como esse conjunto nos chegou e se vinculou a literatura

latina.

3.1.2 Origem pridpica

No que diz respeito a Priapeia, € preciso clarificar que essa € um género temético em
que a presenca do nome Priapo como representacdo da divindade fédlica se faz necessdria
(mesmo que de forma alusiva). Ou, entdo, como esclarece Oliva Neto (2006, p. 83) ao definir
0 que é um poema priapeu:

z

De modo preliminar, priapeu é o poema em que a presenca de Priapo é
manifesta ou de tal modo presumida que ndo nomed-lo nido impede
reconhecé-lo. Tal presenca é sempre estabelecida pela existéncia, no poema,
de uma efigie do deus, explicita ou implicita, com a qual sempre se relaciona
uma fala, que assume uma das trés possibilidades: ou provém do deus, ou a
ele ¢ dirigida, ou a ele se refere.

Os primeiros testemunhos literdrios relacionados a esse culto aparecem ja no século IV
AEC com Xenarco, autor de uma comédia intitulada “Priapo”. Infere-se, por meio dos
minguados testemunhos, o falicismo como matéria comica e, assim, Priapo como personagem
que capturou a relacdo referencial ao ponto de seu nome ser, como clarifica Oliva Neto, titulo

de piada:

Entretanto, pode-se concluir que o falicismo, fora de contextos religiosos,
implica rebaixamento e risibilidade e pode-se a0 menos conjecturar que, tal
como Priapo foi o nome que vingou no culto filico, assim também
preponderou na captura que sofreu como personagem de epigramas, que
vieram a ser chamados "priapeus". (Oliva Neto, 2006, p. 82)



48

A segunda alusdo ao género data do comec¢o do século III AEC, com o poeta Sétades
de Maronéia, o qual, em versos idmbicos, comp0s um poema intitulado “Priapo” que
explorava o ridiculo e o obsceno. Ainda nesse mesmo século, surge Eufronio de Quersoneso,
cuja produgdo é apontada por Oliva Neto (2006, p. 83) como o marco inaugural da Priapeia
enquanto género, pois seus poemas pridpicos reuniam, de modo exemplar, tanto a matéria

falica quanto a forma métrica.

O metro dos versos remanescentes até hoje € chamado priapeu, designagio
que, derivada do falicismo ja presidido por Priapo, se deve ao fato de o poeta
té-lo utilizado em seus versos falicos, isto é, em seus versos pridpicos.
Assim, Eufronio, ao vincular matéria bdquica e itifidlica a Priapo e ao
expressd-la em um metro identificado depois a partir do nome do deus,
perfaz uma condi¢@o decisiva para que poemas a respeito de Priapo, isto &,
Priapéia, mais que generalidade, se configurassem propriamente como
género: possuir matéria especifica — o falicismo — e agora um metro
proprio — o priapeu.

Esses primeiros testemunhos gregos situam a Priapeia nao apenas como exercicio
poético isolado, mas como género reconhecido, transmitido e reelaborado nas tradi¢cdes
helenistica e romana. Eufronio ndo foi quem inventou o metro priapeu nem foi o primeiro a se
apropriar dele, mas foi aquele que melhor consolidou as relagdes entre o metro priapeu —
forma — e matéria itifdlica — conteido — em torno de Priapo. Essa singularidade, contudo,
nao perdurou: os poemas dedicados ao deus menor que chegaram até nds pela Antologia

Palatina, pertencentes tanto a tradi¢do grega quanto a romana, ndo se encontram, em sua

maioria, compostos no metro priapeu. Como destaca Oliva Neto (2006, p. 84):

A rigor, a partir da adocdo de outros metros para a Priapéia seria possivel
distinguir os dois termos: pridpico, como dissemos, € o poema dotado de
priapidade, isto é, de matéria pridpica; priapeu € o poema que, além da
priapidade, é também escrito em metro priapeu. No entanto, dada a
preponderancia temadtica na caracterizacdo do género, cuja consequéncia
provavel foi a ulterior subutilizacdo do metro priapeu na composi¢do da

Priapéia, usam-se sinonimamente esses termos.

Durante nossos estudos, adotamos esses termos como sinonimos, referindo-nos
primordialmente, quase em sua totalidade, ao conteudo tematico. Com esse recorte, abrimos
caminho para observar como a tradicdo grega, marcada pelos primeiros testemunhos, foi

reelaborada na Roma antiga, onde a Priapeia assume novos contornos e maior diversidade.



49

3.1.3 Da tradi¢do grega a latina

A Priapeia Grega pertence a Antologia Palatina, que retne textos escritos entre os
séculos III AEC e VI EC, e possuem autoria e data aproximada conhecida de todos eles,
passando por varios subgéneros, como o votivo, erdtico, exortativo, pederdstico, jocoso entre
outros. J4 no ambito da Priapeia Latina, atesta-se que o poeta mais antigo na pratica do
género foi Caio Valério Catulo (87 ou 84-57 ou 54 AEC) que, entre forma e contetdo,
adequou o tratamento do falicismo e de qualidade poética: deus menor, o obsceno e
proximidade frequente com o populacho. Assim, o trago turpiléquio na constru¢do do
conjunto de poemas priapeus da Roma estd, principalmente, na exegese de sua formacao. Por
isso que, muitas vezes, a invectiva € meio de manifestacdo desse obsceno, do vulgar. Nessa
coletanea de poemas romanos, sem autoria definida e datados entre os séculos I AEC e I EC,
ndo se observa o metro priapeu, sendo majoritariamente escrito em outros metros, conforme

afirma Oliva Neto (2006, p. 96):

Tudo somado e muito subtraido, conclui-se seja mais provavel a Priapéia
Latina ter sido composta por varios autores entre o fim do [ século a.C. e o
fim do I século d.C. Cremos que a Priapéia Latina seja trabalho coletivo de
poetas que submeteram o que podia haver de particular na autoria a objetiva
generalidade do género que Priapéia ja era: llpidnea, Priapea, em grego, em
latim, neutro plural, que se deveria primeiro entender, ja que nao se traduziu
assim, ‘coisas de Priapo’, ‘os poemas de Priapo’, ‘pridpicas’, com a inerente
marca da indeterminacdo, a despeito da concretude. No processo da
Priapéia, foi autor (auctor) quem se dispunha a fazer crescer, a aumentar
(augeo, cognato de auctor) as pridpicas, assumidas nio apenas como mera
coletinea, ainda que esse deva ter sido meio e pretexto de coligir, mas como
vero género, como territério poético, para cujo ingresso era mister por em
acdo os ingredientes bdasicos, isto é, os lugares especificos, ja entdo
conhecidos. Em outras palavras, o engenho individual (ingenium) de tais
autores foi subserviente ao género. Supomos que a generalidade da Priapéia
em lingua latina, por acdo de poeta antologista, tenha subsumido a
colaboracdo particular dos autores compreendidos entre o século I a.C. e |
d.C., inclusive Virgilio, e tenha consumado a colaboragdo em pelo menos
duas recolhas métricas, como mencionamos, depois reunidas numa s6, que
assim nos chegou.

As discussdes sobre autoria e datacdo da Priapeia se dividem em duas grandes
vertentes (Cozer, 2018, p. 69-70). A primeira sustenta que a obra seria posterior a Marcial,
apoiando-se sobretudo em anélises que identificam citacdes e proximidade estilistica entre os

autores, além de considerar a repressao cultural sob Domiciano como um fator que relegaria o



50

texto ao campo da “poesia baixa”. A segunda vertente defende uma composi¢iao anterior a
Marcial, vinculando-a a poetas como Virgilio e Ovidio e situando o conjunto de poemas entre
o final do século I AEC e o inicio do século I EC, periodo de maior vitalidade do género
pridpico. Oliva Neto (2006), alinhado a essa visdo, entende a Priapeia como um corpus
poético hibrido, ao mesmo tempo erudito e ancorado na epigrafia cultual, dispensando a figura
de um tnico autor e explorando a instabilidade do texto como produto também da época de
andlise. Independentemente da datacdo exata, o consenso € que a obra se inscreve no género
epigramético latino, dialogando com Catulo, Marcial e outras préticas satiricas e jocosas. Para
nés, a concep¢do de corpus miultiplo, articulado com o contexto material e ritual de Priapo,
revela-se mais fecunda para compreender sua inser¢ao nos cédigos culturais e literarios.

Ao tracgar ecos dos discursos de Catulo na Priapeia Latina, Cozer (2018) estabelece
uma relacdo hiperbdlica das caracteristicas catulianas. A voz pridpica ndo apenas herda
elementos do tom agressivo e festivo de Catulo, mas os reconfigura ao inscrever-se em outro
discurso. Se em Catulo a invectiva se ancora num autocontrole formal e num jogo entre
dogura e acidez, em Priapo esse equilibrio é rompido: a rusticidade assumida, a feiura e a
materialidade simpléria das esculturas de madeira substituem o polimento, e a hipérbole
amorosa se converte em hipérbole falica, ameagadora e obscena (Cozer, 2011, p.85). A partir
dessa leitura, entendemos que o que, no poeta veronense, ainda se constréi no limiar entre o
vinho baquico e as festividades, de um lado, e a 4gua enquanto medida e principio moral, de
outro, na Priapeia se radicaliza: o riso, o sexo e a ameaca dissolvem as dguas, instaurando um

espago em que a fungdo protetora e penetradora do falo é levada ao extremo.

3.1.4 Priapeia Latina: corpus plural

Ao prosseguir em sua leitura, Cozer (2018) discute a literatura presente na Priapeia,
seus didlogos com os epigramas antigos e a linguagem que se estabelece nesses discursos,
tratados por ele como género do discurso a partir da perspectiva bakhtiniana. Segundo Cozer,
“a literatura se constréi com base em um primeiro didlogo com os elementos da cultura
cotidiana que ela propria ressignifica a0 mesmo tempo que traz a tona” (2018, p. 57). Ainda
que sua leitura se ancore nas interpretagdes de Bakhtin, compreendemos, sob a chave
foucaultiana, que a Priapeia Latina, enquanto arquivo literario, participa de um conjunto de
praticas discursivas nas quais se articulam modos de regular, classificar e estilizar condutas..

A nossa andlise, igualmente, ndo busca reconstruir de forma direta como os romanos se



51

relacionavam com esse conjunto de textos, mas pensar nas possibilidades de relagdo que nele
se inscrevem e que emergem de multiplas praticas discursivas. Objetiva-se, assim, ndo apenas
questionar o campo das técnicas de autorregulagcdo, mas jogar luz nos sujeitos posicionados
em outros polos desse regime, considerando os modos punitivos (ou nao) que recaiam sobre
eles, bem como as possibilidades de existéncia de outros tipos de uir romano e os lugares nos
quais se configuravam.

Em sua andlise para discutir a Priapeia Latina enquanto corpus, Cozer (2018, p. 63)
dialoga com grandes nomes da recepcao literdria e estudos da Antiguidade, como Feeney e
Jauss, por exemplo, e compartilha da mesma visdo sobre a constituicao da Priapeia Latina,
que seja

[...] esse recolho de poesias se vincula com uma tradi¢do de poesias
epigramadticas e invectivas que se vinculariam nio apenas com elementos
religiosos, mas também com momentos de divertimento e de festividade. Os
didlogos entre esses poemas da Priapeia com a literatura anterior a ela
podem nos fazer acessar, a0 menos, alguns tragos da leitura dessa poesia em
Roma. (Cozer, 2018, p. 63)

Ao tragar as relacdes historicas que circunscrevem a leitura da Priapeia, Cozer (2018,
p. 67) indica o final da Idade Média como data provavel da sua descoberta por Boccaccio.
Desde esse momento inaugural, a obra foi submetida a mdltiplas leituras e interpretacoes,
atravessando épocas até chegar a recep¢cdo contemporanea. Nesse sentido, privilegiamos a
traducdo e a andlise de Oliva Neto (2006), cuja abordagem se consolidou como referéncia
central nos nossos estudos. Partilhamos, ainda, a concepc¢iao do estudioso que, ao invés de
fixar a Priapeia sob a égide de uma autoria dnica e homogénea, a compreende como um
conjunto plural de epigramas, produzido por diferentes vozes e permeado por uma diversidade
de temas e fungdes. E nessa diregio que Cozer (2018, p. 68) evoca o trabalho de Oliva Neto,

ao observar que:

Com efeito, como ja percebemos no comentdrio de Escaligero, a discussdo
da autoria e da data passa, normalmente, pela constru¢do de um modo de
leitura do livro da Priapeia. Dos autores modernos a que tivemos acesso,
Oliva Neto (2006) parece ser um dos unicos que retém o argumento da
autoria multipla do livro. Tal concepcdo se deve ao fato de o autor organiza
(sic) seu estudo comparando os discursos dos poemas tanto gregos quanto
latinos com as fungdes religiosas de Priapo. Embora ele ndo exclua a
possibilidade de uma organizagdo realizada por um tnico autor para o livro,
ele tampouco acredita que essa escrita esteja descolada de uma realidade
religiosa e variada, proxima de tradi¢Ges epigréficas e cultuais ao deus. Desse
modo, Oliva Neto defende que a Priapeia seria uma obra de vérias vozes que
se vincularia com as diversas funcdes religiosas do deus. Dentro do livro, que



52

muitas vezes € chamado de corpus, Oliva Neto reconhece uma multiplicidade
de subgéneros poéticos tais como a aretologia, a ameaga, o jocoso etc. Sua
andlise subentende um intenso didlogo entre a literatura e o contexto cultural
do livro.

A leitura de Cozer também ressalta a importancia de compreender esses textos a partir
de sua materialidade: a vinculagdo com a tradi¢do epigramatica, a associacdo as estdtuas do
deus e a circulacdo em préticas cotidianas e festivas (2018, p. 95). O discurso religioso da
Priapeia, nesse sentido, ndo deve ser tomado apenas como alegoria, mas como pratica
discursiva situada. Assim, para nés, o humor que emerge desses poemas nao € apenas efeito
da quebra de expectativa ou da memoria social partilhada, mas também uma forma de
interpelar um regime de verdade?’. O jocoso e o exagero, nessa concep¢do, ndo estio
suspensos da norma: sio parte de seu funcionamento, analisando o condendvel e o praticavel,
e configurando um discurso pridpico que regula tanto a impenetrabilidade do uir romano
quanto a vigilancia sobre seus desejos e sua imagem publica.

Os movimentos analiticos de Cozer nos interessam por dois motivos. O primeiro deles
€ que sua leitura, ancorada em Bakhtin, concebe a Priapeia como género em didlogo com a
cultura. Além disso, entendemos que tal enquadramento é compativel com a nossa chave
foucaultiana, que apreende o corpus como dispositivo discursivo que € parte importante para
entendermos a sexualidade na Antiguidade romana através do dispositivo da sexualidade. Ao
considerar tanto a tradicdo literdria (epigramas, invectiva) quanto seus atravessamentos
cultuais, a obra explicita um circuito de circulacdo em que o signo do falo organiza uma
imaginacdo social ambivalente: apotropaico e benfeitor, mas também ameacador e
disciplinador; risivel, mas normativo. Em lugar de simples descri¢do do “baixo”, trata-se de
identificar uma ordem desses discursos: quem pode penetrar e sob que condi¢cdes; como o riso
autoriza o excesso; que papéis sexuais sdo tipificados e degradados. E nessa economia do
detalhe que se compreende a pluralidade de Priapo nos poemas.

ApOs construirmos a paisagem em que se enraiza a Priapeia Latina, abrimos agora o
caminho para investigar os sentidos arenosos de Priapo. Embora nossa andlise se concentre

sobretudo na figura do vigilante félico, serd necessdrio observar também as continuidades e

27O papel do humor ser retomado ao longo da Secdo 3.2 e de suas subse¢des, bem como na sintese
apresentada em 3.3 (“Do falo ao riso”), na qual examinamos sua funcio na constitui¢do de regimes de
verdade na poesia pridpica. No Capitulo 4, o tema reaparece de modo transversal nas andlises do
corpus. Para um estudo especifico sobre o humor sexual romano, ver Richlin (1992).



53

rupturas que atravessam essas diferentes manifestacdes discursivas, de modo a compreender

como cada uma delas reconfigura e atualiza sua imagem.

3.2 PRIAPO: O DEUS-FALO

Até aqui percorremos os discursos € o contexto em que o falo se inscreve. Falta, no
entanto, trazer a cena a propria figura de Priapo, o deus que encarna de maneira exuberante
essas tensoes e tradi¢des discutidas. Originario de Lampsaco, uma ilha grega, Priapo nao foi
recebido em Roma como divindade estrangeira, mas incorporado como parte organica da
cultura local. Como vimos, sua presenga multiplicava-se em registros iconograficos variados,
como moedas, pinturas e esculturas (Oliva Neto, 2006; Cozer, 2018, p. 96). Em Roma,
sobretudo como guardido, tingia-se de vermelho, cor chamativa para afugentar intrusos,
humanos ou animais. O guardido ¢ um deus de fronteiras: entre publico e privado, religioso e
mundano, vida e morte.

O culto, cuja origem remonta ao século IV AEC, espalhou-se pelo mundo grego em
vinculo estreito com as intensas trocas comerciais com a Tracia. Esse Priapo, imerso no
simbolismo falocéntrico, desabrocha da complexa tessitura das orgias dionisiacas, nas quais a
procissdo de um falo colossal, a faloforia, ndo apenas refletia, mas concretizava a poténcia da
fertilidade. Ao longo do tempo, essa imagem do falo ereto, inicialmente integrada ao culto de
Dioniso, gradualmente se emancipou, adquirindo autonomia simbolica e discursiva,
tornando-se independente e centralizada em si mesma.

Na tradi¢do mitologica,” a genealogia de Priapo varia conforme a narrativa: ora como
filho de Dioniso e Afrodite, ora como filho de Zeus e Afrodite. Na primeira vertente da
historia, Hera teria punido a mae de Priapo, Afrodite, por sua promiscuidade. Na outra versao,
a punicdo teria vindo pela relagdo com Zeus e o medo do desequilibrio que a crianga bela
como a mae e poderosa como o pai poderia trazer para o Olimpo. Em ambos os casos, a
maldi¢do resulta no seu grande falo, no abandono gerado pela vergonha de seu membro e no
seu lugar de deus menor. Por ter sido criado por pastores, seus poemas remontam a um carater
rustico e explicitam a forma humilde do deus — atributos que fomentam o tom humoristico
de seus poemas.

Se a genealogia paga sublinha as marcas da punigdo, a filiagdo também funciona como

sustentagdo para compreender os atributos que o deus encarna. O fato de ser filho de Afrodite

*¥ Cf. Grimal, 2005, p. 395-396.



54

e Dioniso, por exemplo, associa Priapo tanto a fertilidade quanto aos rituais orgidsticos,
consolidando seu vinculo procriador. Ao adentrar o espago dos jardins, contudo, também se
delineia uma linhagem com Adonis, deus ligado aos ciclos da natureza, o que reforga seu
conexao com o crescimento e a frutificacdo. Essa polissemia se reflete em sua presenca
difusa: sua imagem, portadora de sentidos multiplos, ocupava tanto os espacos urbanos

quanto os rurais, como observa Oliva Neto (2006, p. 18):

’

E importante notar que Priapo, ainda no periodo helenistico, mais
precisamente entre os séculos III e II a.C., nas representacdes gregas
habitava o espaco publico. Tem particular significancia o fato de que, em
nitido contraste com o carater supermasculino de representagdes em que se
destaca apenas o falo, o Priapo do espago publico, quando ndo era herma
falica[...], era muitas vezes intensamente efeminado ou mesmo bissexuado,
hermafrodita. Para significar a bissexualidade, os artifices representavam,
somado a postura e aos tracos femininos, o membro viril, exibido pelo
arregagamento da tinica. Quando ndo explicitavam a metade masculina pelo
membro ou pelo falo, os artifices implicavam-na pelo volume que deixava
entrever sob a tinica a enormidade do membro genital de homem; por reunir
caracteres femininos e masculinos em um Unico ser, as imagens
hermafroditas exibiam a totalidade césmica do culto orgiastico dionisiaco de
que Priapo teve origem e garantiam, assim, a mesma prote¢do a fecundidade.
A bissexualidade de certas imagens do deus, pensamos, prende-se a
deliberada escolha, por parte do artifice e, por certo, da respectiva
comunidade, de apresenta-lo hermafrodita, carater esse existente ja em certas
crengas, como a oOrfica, ou em praticas religiosas por ela influenciadas, o que
ndo exclui que outros artifices, em outros lugares e outros tempos, o
esculpissem s6 masculino. A androginia de Priapo n3o € produto de
metamorfose em sua figuragdo, que de masculina ao longo do tempo veio a
ser delicadamente bissexuada; €, sim, a eventual preferéncia de apresenta-lo
hermafrodita, tomando-se como prescricdo formal o carater androgino que
ele possuia em praticas e textos contemporaneos, como os orficos, € em
outros textos e praticas provavelmente por eles influenciados, dos quais sao
apenas reminiscéncias os testemunhos vistos.

Assim, a figura de Priapo adquire multiplos significados: nos espagos urbanos, era
associada a boa sorte de navegantes e pescadores, € nos meios rurais, protegia plantacoes e
rebanhos. Essa atuacdo, contudo, ndo se limita a uma funcao utilitiria, mas articula-se a uma
relacdo mais ampla com a natureza em suas dimensdes animal, vegetal e humana, reforcando
seu poder fecundativo. Ora representado como masculinidade exacerbada, ora como
androginia delicada, sua imagem encarnava uma ideia de totalidade. Nesse contexto, longe de
ocupar apenas o lugar do risivel, Priapo podia figurar como presenga protetora e até mesmo

graciosa nos espacgos publicos gregos.



55

No periodo helenistico, o falo foi reelaborado sob diversas nomenclaturas, como
Ticon, Ortanes e Trifalo, mas foi Priapo, com sua singularidade semantica e simbélica, que se
firmou como figura central dessa iconografia falocéntrica (Oliva Neto, 2006, p. 16). Trata-se
de um deus cuja emergéncia e consolidacao pertencem ao periodo alexandrino e helenistico,
configurando-se como uma entidade de forte ressonancia nas esferas da politica e da cultura
da época. Sua emergéncia nesse contexto alexandrino e helenistico revela ndo apenas a
plasticidade das praticas religiosas, mas também a ressondncia politica e cultural do deus.
Curiosamente, ndo ha registros de Priapo nos periodos arcaico e cldssico da literatura ou da
iconografia grega, o que sugere, a0 menos, uma reconfiguracdo de valores religiosos e
simbodlicos no helenismo. Tal auséncia, ainda que ndo permita afirmar de modo categdrico
uma “resposta’ histdrica, pode ser lida como indicio de um deslocamento nas formas de culto,
oscilando entre excesso e contengdo, entre o publico e o privado.

Se, no contexto grego helenistico, Priapo podia ser representado de forma ambigua e
ocupava um espaco publico de protecdo e fecundidade, em Roma essa plasticidade se estreita.
O deus, ainda menor entre os deuses, mas agora dotado de um falo hipertrofiado e agressivo,
caminha dos portos e pragas para os jardins privados. Essa mudanca espacial redefine também
seu discurso: da protecdo coletiva e fecundante a vigilancia ameacadora, marcada por
obscenidade, violéncia e ridicularizacdo. Tal deslocamento redefine os contornos e as fungdes

do falo, cujas semanticas serdo exploradas na subsecdo seguinte.

3.2.1 As semanticas do falo

Até aqui, recorremos diversas vezes a Cozer (2018) para iluminar aspectos da
Priapeia. Convém, neste momento, explicitar de forma mais sistemdtica sua proposta, que se
estrutura em trés eixos principais: as tradi¢des cultuais ligadas ao deus, o riso como elemento
ritual e festivo e as possibilidades de performar a masculinidade e o sexo. Ao compreender os
versos priapicos como manifestacdes simbolicas que excedem a vulgaridade, ele mostra como
esses poemas atravessam campos como a religido, a sexualidade e a organizacdo social
romana ao tensionar os limites da moralidade masculina.

Mais do que reforcar uma identidade rigida do wuir romano segundo o modelo
penetrativo, Cozer propde uma inflexdo ao argumentar que “a masculinidade de Priapo —
masculinidade construida em um ambiente religioso e que poderia ser emulada por sujeitos

romanos — passara por essa no¢ao de que os sujeitos se constroem no discurso e de maneira



56

plural” (2018, p. 4). Assim, embora Priapo seja um deus e, portanto, ndo-humano, sua figura
opera no imaginario romano como linguagem normativa e criadora, inspirando concepgdes de
comportamento € de masculinidade que se espalham em praticas rituais, poéticas e sociais.
Assim, ¢ o proprio modelo penetrativo, ou melhor, sua subversao, que torna possivel a
leitura da Priapeia como espago de multiplicagdo e pluralizacdo de sujeitos. Encarnado de
forma extrema e caricata em Priapo, esse modelo ¢ tensionado internamente pelo riso, que,
longe de reforg¢ar a norma, evidencia sua instabilidade e ambiguidade. Cozer também enfatiza
a centralidade do discurso na constituigdo de subjetividades — perspectiva que

compartilhamos, como ja discutido no primeiro capitulo. Vejamos:

Como ja mencionamos, Priapo é considerado um importante personagem
para se tratar da masculinidade. Embora seja um deus e, portanto, um sujeito
ndo-humano, Priapo, como varias outras divindades do paganismo romano,
apresentava ou era representado com um comportamento proximo ao
humano. Além disso, enquanto deus, sua linguagem pode ser criadora e
inspiradora de concepgdes € de comportamentos aos que o cultuam ou aos
que conhecem sua mitologia e significado. Como argumentaremos ainda
nesse texto, Priapo institui momento festivo, estabelece leis de
comportamento e de ética — e consequentemente de masculinidade — para
esse momento. Embora seja uma divindade, sua masculinidade, seu membro
sexual e seu comportamento participam ainda do universo mental e
discursivo da cultura romana e de seus cultores. Assim, embora tratemos
aqui do comportamento de um deus, o discurso de Priapo € pensavel, ao
menos potencialmente, enquanto participante dos modos como os romanos
significavam suas proprias masculinidades — sempre no plural. (Cozer,
2018, p. 5)

E ¢ essa multiplicidade que Cozer explora em suas analises: desde o Priapo agressivo
e dominador, muito presente em seu carater protetivo, até um Priapo enfraquecido e violado,
associado por ele as festividades e ritos dedicados ao deus. E justamente na possibilidade de
formas heterogéneas de vivenciar o culto e na natureza festiva dessas praticas que se torna

possivel, segundo Cozer (2018, p. 6), pensar masculinidades outras, como aponta:

Assim, diversificar os modos como os romanos percebiam e construiam suas
masculinidades vird acompanhado, em primeiro lugar, de um debate que
busca perceber a variedade de concepgdes e de vivéncias religiosas
possibilitadas pelo ambito cultual do deus e, em segundo lugar, de um
argumento desenvolvido lentamente ao longo dos capitulos de que a
Priapeia seria poesia voltada para um momento de festividade de Priapo no
qual os conceitos de masculinidade poderiam ser suspensos a fim de
proporcionar uma vivéncia risivel separada daquela normalmente vivida no
cotidiano sério. (Cozer, 2018, p. 6)



57

Essa leitura da festividade como espago de suspensdo da norma ¢ especialmente
relevante para a compreensdo do riso e da ambiguidade na figura de Priapo, cujas
masculinidades se atualizam em multiplos registros: ora violentos, ora ridiculos, ora sagrados.
Contudo, questionamos: a suspensao dessa moralidade vigente, o papel do masculino ativo
penetrador, ndo seria também uma forma de controle, permitindo que essa subversdo exista e
aconteca apenas em um espaco demarcado, sob vigilancia? Seria, entdo, uma subversiao
controlada — como aponta Foucault, em A vontade de saber, ao analisar a prostituta e o
cliente, ambos capturados por uma légica de utilidade e lucro na modernidade, e ndo apenas
de exclusdo. A exce¢do, como ja vimos, se torna produtiva, pois opera dentro do dispositivo
da sexualidade. Mas sigamos com a discussdo de Cozer, que ainda muito nos ajuda a
compreender essa tessitura.

No segundo capitulo de sua dissertagao, Cozer recorre as teorias de Mikhail Bakhtin e
Hans Jauss para tratar da constru¢do de sentido nos poemas da Priapeia, privilegiando os
didlogos intertextuais com a literatura que a precede, bem como os modos de recepgao dessa
figura divina por diferentes publicos e tradi¢des. Ainda que reconhegamos a poténcia dessa
abordagem, especialmente ao destacar o carater polifonico dos textos e suas camadas de
ressignificagdo cultural, optamos aqui por uma chave interpretativa distinta (mas nao
excludente, como comentamos ha pouco ao tratar dos pontos convergentes entre a analise de
Cozer e a nossa), baseada no pensamento de Michel Foucault. Ao seguir esse caminho,
buscamos manter uma coeréncia metodologica com os eixos discutidos nos capitulos
anteriores, privilegiando uma andlise discursiva que compreenda a Priapeia Latina nao
apenas como texto literario que se nutre em tradi¢des e ecos discursivos, mas como uma rede
de encontros de disciplinas (pensando disciplinas enquanto saberes): morais, religiosas,
linguisticas, pedagogicas etc.

Essa escolha nos permite considerar os poemas pridpicos como praticas discursivas
inseridas em um regime de poder que cria corpos, normas € modos de existéncia. A
linguagem literaria, nesse sentido, ndo ¢ pensada como reflexo de uma inten¢do autoral ou
resposta a um horizonte de expectativa do leitor, mas como parte de uma ordem do discurso.
A partir desse referencial, analisaremos os poemas da Priapeia como documentos de um
regime de verdade que institui o falo, o riso e o castigo como técnicas morais, sem, contudo,
fixa-los em uma logica estavel. A escrita de Catulo e o género epigramatico, com os quais 0s
poemas dialogam (Cozer, 2018), aparecem aqui ndo como herancas formais, mas como
arquivos de praticas discursivas — formas de dizer o outro que se repetem, se deslocam e se

reconfiguram ao longo do tempo.



58

Cozer discute as investigacdes sobre o culto religioso romano e a frequente exclusdo
das esferas do prazer, do divertimento e da sexualidade. Esse movimento se aproxima daquele
que realizamos ao analisar, com Foucault, o uso dos prazeres na Roma Antiga dissociado do
desejo e das relagdes de poder. Por meio da anélise de estudos consolidados na historiografia
religiosa, o autor argumenta que tais investigagdes “contribuem sobretudo para criar uma
percepcao seletiva de religido e um ideal de romanidade” (Cozer, 2018, p. 20). A
dessexualizagdo do paganismo operaria, assim, como uma forma de apagamento do corpo ¢
da sexualidade do cidadao romano — cuja figura, segundo essas crencas, estaria assentada
sobre valores de virilidade, dominag¢ao e politizagdo. Tal panorama sera fundamental para

pensarmos as possibilidades de sujeicdo e de interpretagdo do nosso corpus. Observemos:

Os modelos que mencionamos sdo, também, formados por grande rigidez.
Nosso objetivo ndo é argumentar que o culto aos familiares, por exemplo,
fosse desimportante para os romanos, mas mostrar o quanto sio rigidos e
excludentes esses ideais construidos pela historiografia mais tradicional
sobre a religido romana. Ainda nesse capitulo, veremos que a sexualidade
romana importava para outros tipos de estudos do principio do século XX
que ndo o historiografico. Mas até aqui, associada aos interesses de uma
moral judaico-cristd, os historiadores tenderam a observar e a interpretar as
caracteristicas originais e essenciais dos romanos e de seu culto afastadas das
préticas sexuais, do prazer, do divertimento e da fertilidade necessérios ao
cotidiano e presentes em diversos cultos desse contexto histérico. (Cozer,
2018, p. 21)

Cozer questiona, portanto, a construcao de um paganismo pudico e quase cristianizado
promovido por determinadas leituras historiogrificas, nas quais a exclusdo do sexual e das
festividades da esfera religiosa reforca uma imagem disciplinada e moralizante do mundo
antigo. Em sintonia com esse movimento critico, também questionamos os limites da Historia
da Sexualidade proposta por Foucault, especialmente no que diz respeito a Antiguidade, ao
deixar de lado o espacgo da fantasia, do excesso, do prazer e das relacdes multiplas de poder —
elementos que, justamente, abrem margem para outras formas de subjetivacdo romana. Do
mesmo modo que Cozer ndo pretende reduzir a religido romana ao culto civico e a estrutura
familiar, mas evidenciar suas dimensdes festivas e lidicas (2018, p. 23), tampouco buscamos
aqui deslegitimar a proposta foucaultiana das técnicas de cuidado de si enquanto formas de
subjetivacdo do wuir romano. Nosso interesse reside em lancar luz sobre os cidadaos,
especialmente homens adultos que exploravam seus desejos e prazeres de forma ativa a partir
de posicdes sexuais passivas, que tensionam a moral vigente e escapam, a0 menos em parte,

da constru¢do discursiva hegemonica do wir. Em certo grau, portanto, também estamos



59

investigando o sexual em sua dimensdo obscena, o que, como vimos, Foucault deixou as
margens de sua histdria.

Embora a proposta de Cozer em pluralizar as formas de masculinidade atribuidas a
Priapo (ora ridiculo, ora violento, ora fecundante) seja relevante para desestabilizar leituras
essencialistas sobre o género na Antiguidade, € preciso problematizar o espaco em que tais
performances se tornam possiveis. Assim, elaboram-se algumas questdes: onde essa
multiplicidade se inscreve? Em que tipo de espaco discursivo ela se autoriza? Quando
observamos a Priapeia Latina como parte de um campo discursivo investido e disputado pela
moralidade e, como estamos vendo, pela religiosidade, é dificil ndo concluir que tais
performances se dao dentro de um perimetro controlado: sdo variagdes possiveis, sim, mas
cuja existéncia depende de momentos ritualizados, quase como excecdes domesticadas. A
convivéncia de elementos contrastantes no interior do mesmo discurso, como o cdmico, 0
sagrado, o obsceno, o moralizante, ndo elimina a presen¢a de uma légica de controle. Pelo
contrdrio: como argumentamos neste trabalho, a Priapeia, a0 mesmo tempo em que retrata
variagdes de sexualidades, opera dentro de um regime discursivo que delimita, regula e
classifica o sexo, o corpo e o prazer. Como nos lembra Foucault, discursos contrarios podem
engendrar os mesmos dispositivos de poder, nos quais o que parece descontinuidade €, na
verdade, uma estratégia de manutencdo. A sociedade que se afirma repressiva e casta em
relacdo ao sexo pode, sincronicamente e paradoxalmente, produzir uma proliferacio
discursiva sobre a sexualidade: discursos multiplos, todavia, inscritos em circuitos de
vigilancia e utilidade. De modo semelhante, ainda estamos, na Priapeia Latina, falando de
controle, um controle que se exerce ndo apesar do excesso, mas por meio dele.

Ao estabelecer debates sobre sexualidade e masculinidade, Cozer introduz a tradi¢do
foucaultiana nos Estudos Classicos, especialmente aquela centrada no autocontrole e nas
técnicas de cuidado de si — ja discutidas no primeiro capitulo desta dissertacao. Em contraste
com essa leitura, convoca Amy Richlin para refletir sobre o riso como forma de violéncia e
como matriz de leitura para a sexualidade romana. Em ambos os polos, contudo, Cozer
observa uma tendéncia a fixidez: seja na representacdo filoséfica do uir disciplinado, seja na
imagem satirica de uma masculinidade agressiva e dominante, o resultado € a subjetivacdo de
um homem romano com uma sexualidade estdtica. Seu argumento, como vimos, propde

justamente explorar a pluralidade para além do modelo penetrativo, aquele que distingue entre



60

0s que penetram e os que sdo penetrados, sobretudo no interior das experiéncias religiosas e

festivas. Como discute Cozer (2018, p. 48):

Como podemos perceber, os estudos que debatem especificamente sobre o
humor e sobre as celebragdes festivas em Roma apontavam de algum modo
para a associacdo entre sexo, humor e religido, o que permite transformar os
ideais de romanos sérios e pudicos e inserir ali elementos de descontrole e de
busca ao prazer, bem como uma moral que ndo considerava o sexo
necessariamente como algo negativo. Da perspectiva da linguagem, esse riso
passa entdo a ser pensado como também um criador de concepgdes sobre a
vida. O que esses trabalhos evitam refletir, no entanto, € o quanto esse riso
permite o deslocamento dos modos de comportamento no periodo dos finais
da Republica e inicio do Principado. A tendéncia desses estudos ¢ situar as
vivéncias menos controladas nas origens dessa civilizagdo, a qual deixaria
paulatinamente os desregramentos da festa em prol de uma literatura erudita.
Normalmente preocupados com modelos mais estruturalistas de cultura, tais
autores preferem concepcdes de subjetividades e de sociedade mais rigidas,
que pensam os homens de maneira constante e, talvez por esse motivo,
evitam assumir que o cotidiano romano do século 1 d.C. fosse permeado
desse mesmo cardater divertido.

Como observa Cozer (2018), a Priapeia Latina permite investigar uma articulacao
entre o religioso, o comico e o obsceno, abrindo espaco para pensar sujeitos que escapam do
modelo rigido de impenetrabilidade do uir romano. Essa leitura evidencia que, nos espacos
festivos, outras formas de sexualidade podem emergir, marcadas pelo prazer, pela comicidade
e pela irreveréncia. Contudo, embora reconhecamos a relevancia desse deslocamento, é
preciso tensionar a dimensao moral do riso. Se, para Cozer, “o trabalho com o riso pensando
sua dimensdo festivo-religiosa pode nos permitir pensar o humor enquanto um discurso
relativamente afastado da realidade cotidiana no qual se criam novos significados (Cozer,
2018, p.51)”, entendemos que tal afastamento ndo significa auséncia de regulagdo. Pelo
contrario: o riso pertence ao imaginario romano, mas também se inscreve em codigos de
conduta, funcionando como excesso permitido, logo, controlado. Assim, a Priapeia nos deixa
entrever sexualidades outras, sim, mas sempre produzidas dentro de um regime de poder, em
que a subversao se realiza como parte do préprio funcionamento da ordem discursiva.

Essa dimensdo do riso, portanto, ndo pode ser isolada das demais facetas do deus. Ao
contrario, ela se entrelaca com outras formas de representacao de Priapo, compondo um

mosaico de fungdes e sentidos. Como aponta Cozer (2018, p. 97):

Como podemos perceber, [..] as formas e funcdes de Priapo sdo muito
variadas, como era comum no paganismo. Isso ndo apenas indica que vérios



61

Priapos existem, mas também que niao podemos depreender, do estudo desse
deus, uma tnica forma de pensar sua func¢fo religiosa, o sentido de seu falo e
o discurso que se cria sobre a masculinidade na Roma Antiga.

Dentro dessa multiplicidade de incorporagdes, que podemos entender também como
efeitos de sentido, Cozer (2018) distingue trés facetas principais do deus: Priapo como
poténcia fecundante, como guardido de territdrios e como presenca vinculada a festividade
cultual. Essas trés dimensdes ndo se excluem, mas coexistem como “jogos de 16gicas” (Cozer,
2018, p. 97) que, articulados, ddo forma a masculinidade priapica. Para nos, esses jogos nao se
limitam a descricdo de funcdes: constituem uma verdadeira teia de poder que opera na
produgio de sujeitos e na regulacio de praticas. E a partir desse horizonte que se torna
possivel pensar Priapo como figura a0 mesmo tempo geradora e violenta, tutelar e ridicula,
religiosa e obscena.

Assim, nas paginas seguintes, exploraremos cada uma dessas facetas: primeiro, a
fecundidade, que ancora Priapo no campo da abundincia e da fertilidade; em seguida, a
fun¢do de guardido, que o aproxima da vigilancia doméstica e da ameaca obscena; e, por fim,
sua relacdo com o riso e a festividade, dimensdo menos explorada pelos estudos, mas

fundamental para compreender como o excesso se inscrevia na cultura romana.

3.2.2 O falo gerador: fertilidade, prazer e virilidade em Priapo

Ao analisar a construcao de Priapo como nume fecundante, Cozer constréi o panorama
do falo enquanto instrumento gerador de vida, sua relacio com o sexo enquanto sagrado e
reprodutivo, na religiio pagd romana, em especial aos cultos a Priapo. Ele explora como o
deus esta relacionado tanto a fecundidade de terras quanto nas relagdes sexuais, sua forma de

deus-amuleto. Vejamos o poema 42 da Priapeia Latina:*

Feliz com uvas que nasceram, Aristagoras,
feitor, te d4, 6 deus, pomos de cera.

» Todos os poemas citados seguem a tradugdo de Oliva Neto (2006). E importante esclarecer que nos
baseamos exclusivamente na tradug@o, ndo tendo acesso ao texto original (uma vez que ndo temos
conhecimento aprofundado da lingua). Assim, é importante ressaltar que infelizmente nossa andlise
ndo é capaz de avaliar possiveis “achatamentos” que as escolhas tradutérias do estudioso podem
causar. Um exemplo disso € a escolha de um tnico termo em portugués para traduzir diferentes termos
latinos. Agradecemos a Profa. Dra. Katia Teonia, que nos chamou a atencdo para essa questdo ao
discutir uma apresentagdo nossa sobre o tema em atividade do Grupo de Pesquisa CirceA, do qual
fazemos parte.



62

Contente com a imagem de sagrados frutos,
fa-lo, Priapo, dar-te verdadeiros.

No poema 42, a satisfacdo de Aristdgoras com “as uvas que nasceram’ articula de
modo exemplar a funcdo fecundante de Priapo. O gesto de ofertar “pomos de cera” ndo se
reduz a um ritual formal, mas marca o reconhecimento de que a produtividade da terra
depende da presenca vigilante do deus. Essa dindmica aproxima Priapo do universo das
divindades rusticas cuja poténcia se exerce diretamente sobre os ciclos naturais, o crescimento
das plantas e a manutencdo da fertilidade. A colheita bem-sucedida torna-se, assim, indice
concreto da eficicia do falo divino enquanto principio gerador, inscrevendo o deus ndo apenas
na esfera do sexo, mas no regime mais amplo da vitalidade agricola, no qual natureza,
trabalho humano e poténcia divina se entrelagam.

Além disso, a leitura de Cozer sobre esse poema evidencia o riso gerado pela inversao
do principio fundamental do culto romano que, em vez de partir da doacdo do sudito, coloca o
agricultor na posicdo de quem formula um “nio dou para que me dés”. Essa parddia ritual,
contudo, nos permite ir além da anedota: ela revela como Priapo, enquanto deus menor, se
inscreve numa logica de proximidade quase doméstica com seus devotos. Diferente de deuses
maiores, cuja distancia reforca a solenidade do sagrado, Priapo circula em espagos cotidianos
e banais, permitindo que o divino e o ridstico se enrosquem no mesmo discurso. E justamente
nesse entrelacamento que o riso ganha forga: a negociacdo com o deus ndo € transcendente,
mas imediata, atravessada por uma economia de trocas e expectativas que produz
proximidades, figura-se enquanto cidaddao romano. Priapo ndo € apenas invocado, ele é
interpelado como presenca constante, tangivel, que vigia e exige, mas também ri e €
ridicularizado.

Ainda sobre a fecundidade, Cozer destaca um ponto importante:

[...] a dimens3o generativa do falo e de Priapo ndo apenas se limita a
producdo de um jardim ou da terra, mas relaciona-se tanto com a dimensao
humana da poténcia fértil e fertilizante quanto com a dimensdo natural, se
quisermos manter essa distin¢do entre mundos (Cozer, 2018, p. 102).

No poema 37 podemos ver essa dimensdo da fecundidade e protecio humana do falo

para o falo. A poténcia de Priapo se d4 pelo exagero e seus significados.

Nessa tabuinha em que agradeco — indagas —
por que pintei o membro que nos gera?



63

Ferido por acaso bem no pénis,
temendo a mao do cirurgifo, ndo quis
a deuses eminentes e legitimos

(Febo e o filho de Febo, por exemplo)
meu pau lhes entregar em tratamento.
"Priapo!" — eu disse a este — "cura a parte
da qual tu, que és o pai, pareces parte,
que, se for salva sem operacao,
pintada te darei, por ti curada,

idéntica em tamanho e forma e cor".
Prometeu e moveu seu pau fazendo
"sim" o deus, e cumpriu sua promessa.

Aqui observamos a inscri¢do de Priapo como guardido e fecundador ao mesmo tempo.
A situacdo jocosa criada pelo devoto ferido no pénis recorre justamente ao deus-falo como
médico e explicita o cardter protetivo da divindade: se Priapo vigia os jardins e plantacdes,
aqui ele guarda o proprio 6rgdo de onde provém seu poder. No entanto, essa protecdo nao se
dissocia de sua dimensdo geradora. O falo que deve ser preservado é o0 mesmo que garante a
poténcia sexual e a fecundidade, tanto humana quanto natural. Ao prometer ao deus uma
réplica pintada do membro, o devoto reinscreve o falo numa ldégica cultual que ¢é
simultaneamente apotropaica e reprodutiva: o 6rgdo protegido se torna oferenda, imagem
sagrada, signo da prépria vida. Assim, mesmo quando separado em funcdes, fecundante ou
protetiva, o falo pridpico opera como totalidade simbolica, representando, em sua méixima, a
inseparabilidade entre proteger e gerar.

Priapo estava sim envolto na dimensdo do sagrado e, a0 mesmo tempo, ao alcance da
convivéncia mundana, encontro de cisdes que o torna fascinante e tao rico para investigacoes
com pontos de vista plurais. Dessas investigacdes, analisemos a afirmativa interessante de

Cozer (2018, p. 102-103) sobre a relacdo do deus com o masculino e com o feminino:

No entanto, essa poténcia sexual também se converte em uma poténcia
desvinculada ao sexo com finalidade reprodutiva: ele se estabelece para a
produtividade de um trabalho, para a relacdo sexual pelo divertimento e pelo
prazer. Nesse ultimo contexto, o falo, enquanto marca da divindade, &
associado a representacdo de um desejo sexual masculino: ndo encontramos,
na Priapeia, a no¢do de que ele possa ser responsavel pela saide sexual
feminina. Embora ele possa incitar o desejo feminino, assumindo a l6gica de
que seu membro seria desejado, esse desejo € antes uma poténcia do falo do
que uma propriedade do deus. Assim, a imagem da divindade enquanto
membro impde-lhe uma sexualidade e uma virilidade que, até aqui, sdo
sindnimos de poténcia, exuberincia transcendida para a reprodu¢do humana
e natural.



64

A colocacdo de Cozer muito nos importa, ja que é nessa constituicdo do prazer que
Priapo ganha destaque em nossa andlise por, como colocado pelo pesquisador, ser viril e
representar a configuracio do que seria, ou deveria ser, 0 uir romano. E nesse efeito discursivo
que nos detemos, sem apagar a dimensdo religiosa enquanto instituicdo daquele tempo. A
Priapeia Latina se estrutura justamente nesse entrelacamento. Cozer (2018, p. 105) questiona
se a presenca do humor em poesias que apresentam a funcdo fecundante do deus o
depreciaria. Para n6s, ndo: essa esfera continua inscrita nos paradigmas do deus penetrador e
na constitui¢cdo do masculino como lugar tltimo de poder; o humor apenas potencializa essas
caracteristicas, inclusive a violéncia. Tais dimensdes, longe de se excluirem, convivem e se
reforcam.

Encerradas essas consideragdes sobre a dimensao fecundante, voltamo-nos agora para
outra faceta constitutiva do deus: a de guardido. Essa interpretacdo nos interessa de modo
particular, pois é nela que o falo de Priapo se torna ndo apenas como promessa de fertilidade,
mas como instrumento de ameaca, vigilancia e disciplina. E a partir dessa chave que
poderemos, no préximo capitulo, aprofundar a andlise das relacdes de poder e dos processos
de subjetivacdo que se articulam nos discursos da Priapeia, inscritos no interior de uma

sexualidade entendida, aqui, enquanto um dispositivo histdrico.

3.2.3 O falo a porta do jardim: Priapo e a vigilancia do espago doméstico

Da fertilidade ligada a terra e aos corpos, passamos agora ao lugar onde esse poder se
ancora materialmente: o jardim. E nesse deslocamento do campo simbélico ao espago
doméstico que Priapo se torna vigilante, armando seu falo ndo apenas como promessa de
abundancia, mas como ameaca contra quem ousa viold-la. A figura de Priapo, ao ingressar no
contexto do jardim, testemunha uma significativa transformagao no seu carater, processo que
ocorre durante o periodo helenistico, entre os séculos III e I AEC. Este deslocamento da
representacao de Priapo do espago publico para o privado pode ser compreendido a partir de
dois fatores interligados: o crescente prestigio do jardim nas escolas filosoficas da época ¢ a
provavel influéncia desse fendmeno no espago doméstico das elites e, como consequéncia de
copia, nas propriedades de classes inferiores. A transi¢do para o jardim implica um
movimento que nao apenas altera o lugar fisico da figura de Priapo, mas também redefine
suas fungdes e representagdes dentro do imaginario coletivo da época. O jardim ¢, nesse

contexto,



65

intermédio entre Natureza e Cidade: ¢, de um lado, em termos chdos, um
pouco de vegetacdo no espago urbano e, de outro, em termos melhores, um
critério aplicado a natureza: o jardim € a natureza organizada segundo um
critério. (Oliva Neto, 2006, p. 19)

E a partir do século IV AEC que o jardim se consolida como o espago privilegiado
para a pratica filoséfica. No contexto da desagregacdo da polis, a Academia de Platdo, as
discussdes de Liceu e Epicuro — todas feitas em jardins — ilustram a importancia que esses
lugares desempenharam no pensamento filosofico da época (Oliva Neto, 2006, p.19). O
jardim emerge como um local intermedidrio: afastado do caos urbano, mas ainda imerso em
uma proximidade que possibilitava a convivéncia intelectual e a troca de ideias. Essa
dualidade reflete a busca dos filosofos por um "6cio necessario”, que permitia a concentragao
nas questdes fundamentais da existéncia, a0 mesmo tempo em que mantinha a sofisticacdo e a
dinamicidade do ambiente urbano, essencial para o desenvolvimento das importantes
discussoes filoséficas da época. Seja pela influéncia dos jardins das classes dominantes, seja
pela influéncia de Priapo, a divindade entra em espagos mais humildes, como hortas, pomares
e vinhedos, 0 que nos leva a uma nova ramificagdo de sua linhagem familiar: agora, ndo ¢
mais filho de Zeus ou Dioniso, mas de Adonis — deus associado aos ciclos da natureza.

Priapo provavelmente se difundiu no territdrio romano a partir das cidades gregas da
Sicilia e, por intermédio das cidades campanicas, alcangou toda a Italia. Em Roma, Priapo foi
associado a outras divindades falicas, como Tutino Mutino, numa analogia que remonta a
fusdo entre outras divindades, como Zeus e Jupiter ou Poseidon e Netuno. Embora o culto a
Tutino Mutino tenha permanecido, o nome Priapo prevaleceu. Outro nume falico de poder
apotropaico que coexistia com a mitologia pridpica era Fascino, o qual era representado por
um pingente protetor e, destacava-se, especialmente, em desfiles triunfais, com a fungao de
afastar o orgulho e proteger as criangas. A primeira meng¢ao latina ao deus encontra-se na obra
de Afranio, poeta comico do século IT AEC, cujo prologo de peca teatral faz referéncia direta
a figura de Priapo.

A adoracao romana por Priapo, tanto no seu nivel divino quanto no seu nivel
mundano, foi majoritariamente privada. Decerto, atingiu todas as ordens sociais, todavia, toda
a mitologia campestre e humilde que orbita sobre o deus, fez com que ele fosse
religiosamente idolatrado pelas ordens sociais mais baixas como deus procriador da Natureza.
Por outro lado, nas ordens dominantes, o prestigio religioso de Priapo era frequentemente

minimizado, sendo sua presenca, muitas vezes, reduzida a um mero ornamento nos jardins,



66

mais como simbolo decorativo do que como uma entidade de veneracdo. Acrescentamos,
também, as producdes literarias que circulavam nessas elites romanas, cuja presenga do deus
aparece, majoritariamente, no lugar do risivel. Como efeito, a imagem do deus estd
frequentemente adjunta a de outras divindades, o qual retorna para uma relagdo secundaria
proxima ao que acontecia nas procissoes orgiasticas de Dioniso.

Como vimos, a constru¢ao dos significados de Priapo ¢ multipla, possuindo diferentes
significados em espagos publicos e privados, em ordens sociais mais elevadas ou mais
rebaixadas, no ambito religioso ou profano. O deus enquanto personificacao do falo nao traz
consigo a risibilidade como efeito de depravacdo, em cerimoénias religiosas e funebres, por
exemplo, o riso genesiaco implicaria em plenitude e opuléncia amorosa e sexual, o que
explicaria sua presenca em templos e lugares publicos como amuleto para afastar a angustia
da morte. Nos ambientes funebres ja encarregado de sua forma guardia itifalica, Priapo
materializa o riso apotropaico como bom augurio para o além-timulo (Oliva Neto, 2006, p.
26-27).

Em Roma, Priapo se consolida nos jardins, sendo sua presenca relacionada ao
ambiente campesino, como hortas, jardins, pomares, servindo como ornamento que enfeita e
protege. Essas mudangas nao apagam o poder numinoso do deus, de modo contrario,
iluminam seu poder falico ao distanciar suas outras dimensdes. Esse “[...] Priapo itifalico
ocupa espago profano e privado: ele, o riso e seu falo servem ao proprietario” (Oliva Neto,
2006, p. 27). Apesar disso, a relagdo de exuberancia e de fecundidade ainda estdo no universo
religioso, ndo carregando tom depreciativo, ja que sdo beneficios para usufruto dos homens. O
Priapo torpe submetido ao ridiculo estd na dimensdo ético-moral dos homens, como explica

Oliva Neto (2006, p. 28):

Mas, se Priapo for desprovido de ambiente que subsume o significado
religioso que o universaliza, o riso ¢ a propria figura de Priapo que o instaura
incidirdo na dimensdo ético-moral dos homens, e essa incidéncia implicara
rebaixamento. Priapo ¢ degradado apenas quando sua substincia sagrada e
aquilo que a representa, o falo, forem considerados e interpretados
isoladamente, sem fun¢do religiosa precipua, qualquer que seja. Ocorrendo
tal secularizag@o, Priapo ¢ visado pela otica da urbanidade e ¢ lido pelo olhar
ético da Retorica, para a qual abundancia é excesso € 0 excesso ¢ vicio
censurado pelo riso: esse riso, ainda que reminiscéncia do riso ritual, é
profano, ¢ o ridiculo.

Nossa andlise da Priapeia Latina recai sobre essa constru¢do do deus: o riso como
causa do ridiculo, o falo como arma e um deus em serventia do homem. O processo religioso

que envolve Priapo, com suas dimensdes mitoldgicas e icOnicas, manifesta-se de forma



67

complexa na figura do falo, inicialmente isolado e posteriormente ampliado, que passa a ser
personificado e associado a capacidade fecundante, frutifera e apotropaica. Dessa forma, esse
Priapo itifalico, exagerado e disforme, ¢ feio para os antigos, mas essa deformidade, longe de
ser uma simples falha fisica, ressoa também no nivel ético e retdrico, refletindo uma
moralidade distorcida associada ao excesso. O carater torpe do deus ndo denota apenas vicio
fisico, mas vicio de carater que gera riso pelo ridiculo.

A torpeza do deus, que transgride as normas estéticas, ndo s6 questiona a ideia de
beleza, mas também reflete a critica moral e social da época, indicando que o excesso ¢ a
despropor¢ao sao mais que falhas visuais — sao simbolos de uma moral que, ao ser
transgredida, se torna alvo de censura. Encontraremos, assim, um deus humilde, sendo sua
tarefa guardar pelos pescadores e prostitutas, vigiar hortas e jardins, mas, sobretudo, um deus

dos humildes:

Humildade, diga-se de vez, sera sempre entendida no sentido latino de
humilitas, que, embora inclua no plano ético-moral a compreensdo dos
homens quanto a falibilidade e pequenez de todo ser humano e, no retérico, a
respectiva adequagdo da fala, ndo se desprendera jamais das condi¢des
materiais e sociais que ele tenha. Humildade ¢ modéstia sim, ¢ género
elocutdrio também, mas € pobreza, sobretudo. (Oliva Neto, 2006, p. 28-29).

Sob essa perspectiva, o carater de Priapo, imerso nas camadas mais humildes da
sociedade, evidencia sua posi¢do como uma divindade subalterna, condenada ao excesso, o
que o aproxima da fragilidade e das restrigdes impostas pela condi¢do humana. Nesse cenario,
a construcdo do grotesco e da marginalidade podem ser reinterpretados como instrumentos de
vigilancia, operando como um mecanismo de controle sobre os excessos humanos.

Como comentamos anteriormente, a participagao da esséncia divina na linhagem ¢ um
fator importante na narrativa mitoldgica. Assim, em uma das variantes de sua historia, o deus
¢ encarregado do crescimento da vegetacdo e, desse seu cunho magico e em propor¢do
inversa, da protecdo contra qualquer perniciosidade — religiosa ou profana — da colheita.
Agora, o poder fecundante alinha-se com o poder apotropaico que também ¢ corporificado
pelo falo e todas as dimensdes do seu culto. Nesse sentido, instaura-se, assim, essa
caracteristica em Priapo: o guardido. Como podemos observar, independente do viés da
historia, o falo estd relacionado com seu poder procriador, produtor ¢ genitor de vida — em
seu largo campo semantico — seu poder apotropaico o impregna dessa vigia constante:
exemplo para o crescimento das plantas, protecdo da vida que estd em suas maos e seguranca

do espaco privado. Redefinindo o lugar no imaginario da época, a guarda de jardins nos



68

apresenta um deus armado pelo seu falo, “o Priapo guarda de jardins ¢ sempre itifalico e,
como se ha de ver, sua nova situacdo acarreta fala ameacadora, punitiva e ridicula” (Oliva
Neto, 2006, p. 23).

Ao explorar a fun¢do de guarda e de protecio do nume falico, Cozer (2018, p. 107)

afirma que “a relacdo do pénis de Priapo com a protecdo € talvez a que se coloca de maneira
mais evidente em toda a cultura romana”. Como explorado também por Oliva Neto (2006), o
membro enquanto simbolo € representacdo do poder apotropaico, assim como O risO
apotropaico e sua relagcdo, perspectiva que deixa sua atitude mais agressiva nesse papel de
tutor. Cozer defende a visdo do humor como forma apotropaica e sua relacdo com defesa da
propriedade — € nesse momento que nos afastamos da leitura do pesquisador e nos
aproximamos da abordagem de outros, como Richlin (1992) e sua leitura sobre a construg¢ao
do humor romano. Contudo, devemos explorar as significacdes e os encontros que Priapo nos
proporciona. O deus, enquanto importante chave interpretativa da sexualidade do uir romano,
inscreve esses sujeitos em uma relagdo disciplinadora. Cozer explora a punigdo tripornéia,
que consiste na légica de penetrar mulheres na vagina, garotos pelo anus e adultos barbados
na boca. Essa logica segue um paradigma importante de escalonamento dentro da moral
romana da época, cuja penetracdo oral indicava maior violacdo do corpo e assujeitamento do
individuo (o que exploramos melhor no préximo capitulo e abordamos nas discussdes de

Richlin e Leite, por exemplo). Como aponta Cozer (2018, p. 109):

Seja como for, os poemas do subgénero poético das ameacas tém sempre a
conclusdo de que Priapo poderia penetrar e agredir a qualquer um,
instituindo, desse modo, uma relagdo entre o falo, a masculinidade, o poder e
a protec¢do.

Nao podemos deixar de considerar, em nossa leitura, que a ameaca de penetracio e de
agressdao ndo apenas integra o paradigma do uir impenetravel, mas desloca seu fundamento do
autocuidado para a violéncia como técnica de preservacdo da masculinidade e da ordem. O
riso apotropaico, mobilizado como defesa, ndo protege apenas o espaco ou o jardim: ele
também sustenta a construcdo discursiva de um wuir ao mesmo tempo fecundante e
impenetrdvel. Mesmo quando situadas no contexto da festividade e do humor jocoso, essas
composi¢des permanecem inscritas em relacdes de poder que regulam e hierarquizam o sexo,
legitimando certos prazeres e interditando outros sob o disfarce da comicidade. Em Catulo e

Marcial, o riso possuia um puiblico especifico: sua fungdo era provocar reflexdo e



69

desestabilizar convengdes. A Priapeia, ndo de forma distinta, opera tensionando a moral
vigente — ao mesmo tempo em que a regula e a subverte —, inscrevendo, na representacio de
determinados sujeitos, tracos da constituicdo discursiva que lhes conferia sentido naquela
época. Ainda, na tradicdo epigramdtica e em toda a relacdo constitutiva tanto da Priapeia

quanto do deus, seu falo marca quem penetra, inscreve em seu corpo a impudicitia:

Assim, a impudicitia representaria, como bem o expressou Oliva Neto, o fato
de o deus penetrar alguém, sendo esse um ato degradante por transformar
uma pessoa pudica, ou seja, que segue a conduta da posicao social que ela
ocupa, em uma pessoa impudica, que desvia dessa norma — mesmo que
contra a vontade. Embora, em finais da republica, o termo impudicus possa
ser utilizado para indicar que alguém tem um vocabuldrio baixo, que ndo tem
pudor — o que poderia nos levar de volta para o vocabuldrio baixo do deus e
de suas poesias — os tradutores normalmente preferem a nogdo de que o
termo faria referéncia ao estupro e a poténcia falica ameagadora que seria
Priapo. Se seguimos essa interpretacdo, a capacidade do falo em penetrar
estd diretamente associada com sua capacidade também de humilhar ou de
espalhar degradacdo. (Cozer, 2018, p. 110).

Paremos para reconstruir alguns pontos importantes: a Priapeia proclama inimeras
caracteristicas de Priapo, como seu cariter fecundante, violento, festivo e humorado,
elementos que compdem o eu-penetrador. Contudo, € preciso considerar também a
constituicdo do outro-penetrado, descrito de forma igualmente articulada e especifica. A
nomenclatura para cada tipo de penetracdo (seja vaginal, seja anal ou oral), a escala de
degradacdo social associada ao ato e a sua configuracdo como locus da violéncia derivam do
fato de a penetracdo representar ideias opostas ao uir romano: algo passivo, penetravel e,
portanto, escravo de seus excessos. Nesses poemas, sobretudo os de guarda, a ameaca cumpre
papel central na constitui¢do deste sujeito passivo. Também variam as invectivas conforme o
desejo de ser penetrado ou a experiéncia de ter sido penetrado contra a vontade. O falo, assim,
nao apenas fecunda, ele gera uma complexa rede discursiva que molda corpos desejantes e os
submete a uma disciplina moral dos excessos.

Por mais que nos distanciamos, neste momento, da andlise, aproximamo-nos
novamente das consideracdes de Cozer (2018, p. 114) ao ndo entendermos essa como a forma
final e totalizante da representacdo do homem romano, masculino, penetrador e violento. Nao
nos alinhamos, portanto, as leituras que pressupdem sujeicdes estdticas. Consideramos, da
mesma forma, que havia o uir romano cuja pratica estava associada a autorregulacio e ao

cuidado de si em textos que circulavam sobretudo entre a elite, conforme proposto por



70

Foucault. Contudo, nossa investigacdo busca iluminar os efeitos que atravessam a Priapeia
Latina na constituicdo de um homem de desejo, especialmente na agéncia sexual passiva, a
qual ja era considerada desviante, excessiva e, assim, marcada pelo ridiculo. Tal agéncia
também participa de uma forma plural de constituicdo de um outro romano, cujos efeitos
recaem tanto sobre sujeitos masculinos da elite quanto sobre aqueles pertencentes as camadas
mais baixas, em contato direto com essa tradicdo em seus niveis cultual, moral e
epigramético. Essas relacdes ndo se apresentam de forma dissociada, mas se engendram em
continuidades e irrup¢des que estruturam a Priapeia Latina.

Dentro dessas discussdes, importa agora voltar o olhar para as festas, espaco em que o
riso e a sexualidade se conjugam como praticas religiosas e culturais. Se, no papel de
guardido, Priapo encena a disciplina pela ameaca, nas festividades ele se apresenta em chave
diversa, marcada pelo prazer, pela irreveréncia e pelo excesso. Essa subversdo, no entanto, nao
se desprende do regime moral: ao contrério, reinscreve-se nele, ainda que em formas caricatas
e ritualizadas. E nesse ponto que o poema 86 da Priapeia Latina ganha relevo, pois nele
encontramos condensados os sentidos de fecundidade, poténcia e divertimento que fazem do
deus também uma figura festiva, a0 mesmo tempo comica e reguladora. Passemos a esse

tépico.

3.2.4 Priapo festivo

No poema 86 da Priapeia Latina, esse carater festivo de Priapo se explicita em toda a
sua forga: entre o riso e a morte, a divindade € celebrada como guardido da fertilidade e, ao
mesmo tempo, como simbolo do prazer sexual e da irreveréncia ritual. Como observa Cozer
(2018, p. 119), os cultores do deus o concebiam como ligado a poténcia da vida e ao
divertimento do sexo, configurando uma imagem que combina solenidade religiosa e

comicidade obscena.

Salve, Priapo, santo pai de tudo!

Salve! Da-me a florida juventude,

da-me que eu possa dar prazer, com falo
resoluto, a meninos € meninas,

€ com gostosos jogos, brincadeiras
dissipe as aflicdes malsas ao espirito;

e que eu ndo tema o peso da velhice

nem me oprima o pavor da triste morte
que leva a invida morada — o Averno —



71

onde o rei pune os manes, meras falas,
e de onde o fado diz ninguém voltou
jamais. Salve, Priapo, santo pai,

salve! E quantas sois, todas, vinde juntas,
meninas que habitais o sacro bosque,
meninas que habitais as sacras aguas,
quantas sois, vinde juntas e dizei

a Priapo tao belo em branda voz:
"Salve, Priapo, santo pai de tudo",

em seu sexo mil beijos aplicai

e o falo com guirlandas bem cheirosas
coroai € outra vez, todas, dizei:

"Salve, Priapo, santo pai de tudo",
pois afastando os homens maus, cruéis,
ele vos da andar pelas florestas,

por umbrosos siléncios, sem maldade;
das fontes ele afasta os celerados

que com impuro pé as aguas sacras
atravessam e tornam turbulentas,

que lavam 14 as maos, meninas deusas,
sem antes invocar-vos com sua prece.
"Salve, nutriz Priapo", todas vos

dizei, "Salve, Priapo, santo pai".

O Priapo, potente amigo, salve!,

ou queres ser chamado Genitor

e Autor do mundo, a prépria Natureza
e Pa? Salve!, pois teu vigor concebe
tudo que ocupa o chio, o ar e 0 mar.
Entao, salve, Priapo, salve, 6 santo!

Se ¢é teu querer, depde o proprio Jupiter
o horrendo raio e cheio de desejo
deixa sua morada luminosa.

A ti cultua Vénus boa e o férvido
Cupido, as Gragas, irmds gémeas, mais
Lieu, que da as alegrias, pois

sem ti nem Vénus ¢ querida, e as Gragas,
Cupido e Baco ja ndo tém encanto.

O Priapo, potente amigo, salve!

Em prece invocam-te pudicas virgens
pr'a que soltes o cinto atado ha muitos,
e a noiva invoca-te p’ra que ao marido
o nervo seja duro e bem potente.

Salve, 6 pai, santo pai Priapo, salve.

Explorando o contexto festivo-religioso, situado entre o riso e a morte, Cozer analisa
este poema da Priapeia Latina e afirma que “enquanto cultor(es) do deus, o(s) escritor(es)
pensam-no como uma divindade relacionada a fertilidade, a poténcia sexual e, com muito
relevo, também a festividade e ao divertimento do sexo” (Cozer, 2018, p. 119). Contudo, é
preciso ressaltar: esse divertimento, esse prazer, nao permanece inscrito em uma

discursivizacdo pautada pela perspectiva masculina e ativa? Ainda que nao se encontre



72

necessariamente na matriz da violéncia, ele participa da constru¢do de um masculino no qual
Priapo opera como engrenagem que encena o excesso caricato, invertendo, por exemplo, as
técnicas de cuidado de si. Assim, sua figura ndo se limita a representar um espaco de
regulacdo inescrupulosa, mas também se projeta como imagem que inspira e vigia uma ética
de existéncia. Priapo também € homem festivo, desde que dentro dos paradigmas morais.
Nessa investigacdo enquanto local privilegiado de subversdo, as praticas
festivo-religiosas apontadas por Cozer também se configuram dentro dessa vigilancia moral,
mesmo na subversdo, pois como vimos na proposta foucaultiana, ndo hd subversdo que nao
seja pré-concebida dentro das teias relacionais de poder. Como bem aponta Cozer quanto ao

aspecto festivo (posteriormente problematizado por nds em nosso estudo):

Assim, embora a rusticidade seja um comportamento desprezado em alguns
banquetes, o habito festivo corresponde justamente a tentativa de fugir as
regras de normalidade e de ressignificar ou de criar sentidos diferentes das
atitudes cotidianas. A rusticidade de Priapo leva, portanto, o comportamento
festivo até o limite: enquanto um pai, ele pode impor a lei de se transpor o
limite do cotidiano; enquanto salax ele d4 o tom do comportamento
desregrado que lhe caracteriza; enquanto rustico, € ele proprio a imagem de
um convivio menos regrado do que outros. Com efeito, é comum
encontrarmos, na Priapeia, poesias nas quais o deus impde essa lei da festa
(Cozer, 2018, p. 124-125).

Ao considerarmos as praticas festivo-religiosas apontadas por Cozer como espagos
privilegiados de subversao, € necessario reconhecer que tais praticas também se inscrevem na
vigilancia moral, mesmo naquilo que aparenta romper com ela. Como sugere a perspectiva
foucaultiana, ndo existe subversdo pura: toda ruptura é concebida e delimitada no interior das
redes de poder que pretende desafiar. Assim, embora a rusticidade seja desprezada em
determinados banquetes, ela, no contexto pridpico, atua como estratégia regulada de
suspensdo das normas cotidianas. O riso, a licenca e o desregramento encenados por Priapo
nao anulam a ordem, mas operam como engrenagens que a reforcam por vias indiretas:
permitem que o excesso seja vivido, mas sempre no limite tracado pela propria l6gica que o
autoriza. Dessa forma, o deus rustico que impde “a lei da festa” ndo se situa fora da
moralidade, mas participa ativamente da produc¢do e manutencdo de uma ética que alterna
regulacdo e transgressdo como partes de um efeito relacional de jogos discursivos.

Enquanto constru¢do de uma outra masculinidade e, também, sexualidade de homens

romanos, Cozer abrilhanta nossa discussdo chamando atenc¢do para outras possibilidades de



73

sujeitos ignorados na construcdo de uma histéria da sexualidade da Antiguidade romana.

Como aponta:

Priapo, como vimos, é divindade salax, que incita o riso; ele é rusticus e
portanto nao se interessa pelo controle da moral ou pela elegincia, mas sim
pela fruicdo dos impulsos; ele € um pater invertido, capaz de instituir um
territério proprio com uma lei: todos devem se divertir. Assim, podemos
concluir que, ao estabelecer um territério € um momento festivos, Priapo se
torna mais do que aquele deus que protegia contra o mau-olhado; ele institui
um momento de descontragdo, transpassando sua alegria aos passantes ou
aos convivas, ele repele tudo aquilo que se opde ao divertimento, ele purifica
o riso expelindo o sério: Priapo protege contra a sobrancelha.

Contudo, temos ressalva ao afirmar que os poemas voltados para o deus nio estavam
preocupados com a moral, mas apenas com a fruicdo dos impulsos. De toda forma, no
encontro de nossas investigagcdes, conseguimos vislumbrar outras formas de interpretar e
enriquecer tanto as andlises da Priapeia Latina quanto as significagdes do sexo, do falo e do
prazer de homens romanos nesses possiveis locais de afrouxamento das moralidades na
constru¢do do sujeito masculino romano. Aprofundando seu argumento, Cozer (2018, p. 133)

complementa:

Por vezes, a prépria capacidade penetrativa de Priapo pode ser percebida
como prova de uma rusticidade que é desprezivel. Por outras, o falo significa
apenas a capacidade de sentir prazer ou de gerar a vida. Em outros casos
ainda, nosso deus tem um falo que se vé totalmente initil: o tamanho ou a
forma em estitua fazem dele ndo ameagador mas totalmente vulnerdvel.
Assim, a masculinidade excessiva e o falo descomunal ndo sdo percebidos,
na Priapeia, de forma determinada e, principalmente, ndo sdo unicamente
significados como elementos que valorizariam a divindade ou mesmo os
homens do cotidiano romano.

Essa constatacdo de Cozer permite-nos avancar no entendimento do riso pridpico
como operador discursivo de regulacdo. O fato de que o falo de Priapo, em certas ocasioes,
nao engrandece, mas antes ridiculariza, revela-se como uma estratégia de projecdo do torpe no
outro: técnica que demarca os limites da masculinidade ideal. O riso que emerge desse
excesso nao se reduz, portanto, ao efeito literario, mas aparece inscrito em préaticas de controle
externas, que classificam, degradam e disciplinam. Assim, para nds, 0s poemas priapicos

deixam entrever que o riso, longe de simplesmente liberar, ¢ também uma das engrenagens



74

pelas quais se produz e se vigia a masculinidade, expondo sua instabilidade ao mesmo tempo
em que reafirma seus contornos normativos.

Desse modo, € justamente na deturpacdo e na multiplicidade de sentidos inscritos na
imagem de Priapo que se delineia a figura de um “outro” uir romano. Esse “outro” ndo é
apenas risivel, mas o resultado de um jogo discursivo que, a0 mesmo tempo em que degrada,
produz sujeitos possiveis dentro da ordem moral da época. E nesse movimento que se
constitui aquilo que chamamos aqui de “outro desejante”, o outro-penetrado: representacao
do homem afeminado ou daquele cuja busca pela penetraciao o desloca da norma, e no qual se
evidenciam formas de classificd-lo e identificid-lo. Tal constru¢do opera por meio de técnicas
minuciosas de configuragdo de um sujeito romano, a0 menos em nossas andlises. Sao
justamente esses encontros e afastamentos os quais tornam a Priapeia um objeto tdo fecundo,
assim como acontece nas elaboracdes foucaultianas sobre a Antiguidade. Nessas cisdes, nao
encontramos apenas oposi¢des, mas também deslocamentos que alargam as formas de pensar
0 sexo, o desejo e a subjetividade. E nesse ir e vir que se inscreve nosso interesse, orientando
a investigacdao de certos poemas da Priapeia Latina e permitindo alargar a compreensao das

relacdes de poder que atravessam a tradi¢do romana.

3.3 DO FALO AO RISO

O que percorremos até aqui nos mostra que a Priapeia Latina € mais do que uma
coletanea de obscenidades: € um encontro de saberes no qual se experimentam formas de
poder, tanto pelo riso quanto pelo desejo. A imagem de Priapo, construida entre a fertilidade e
a violéncia, entre a vigilancia e o prazer, ndo pode ser reduzida a uma unica funcdo. Ao
contrario, sua polissemia explicita como a masculinidade romana se produzia nos intersticios
de normas rigidas e praticas populares, sempre atravessada por relacdes de poder e pela
possibilidade do desvio. Dessa forma, nossa chave interpretativa pode ser resumidamente

entendida nos ditos foucaultianos:

Estamos muito longe de haver constituido um discurso unitario e regular da
sexualidade; talvez ndo cheguemos nunca a isso e, quem sabe, ndo estejamos
indo nessa dire¢do. Pouco importa. As interdi¢cdes ndo t€ém a mesma forma e
ndo interferem do mesmo modo no discurso literario e no da medicina, no da
psiquiatria e no da direcdo de consciéncia. E, inversamente, essas diferentes
regularidades discursivas ndo refor¢am, ndo contornam ou ndo deslocam os
interditos da mesma maneira. O estudo sé poderd ser feito, portanto,



75

conforme pluralidades de séries onde interfiram interditos que, a0 menos em
parte, sejam diferentes em cada uma delas. (Foucault, 2014, p. 63)

Dessa maneira, nossos esforcos ndo se dirigem a uma reconstru¢do linear da moral
sexual romana, mas a uma andlise do poder que atravessa e regula esses discursos. A
Priapeia, enquanto corpus, permite captar como o obsceno e o jocoso literdrio se articula com
interdicdes mais amplas e, a0 mesmo tempo, abre frestas para formas desviantes de prazer.
Nossa leitura se ancora na percep¢ao de que a sexualidade, como Foucault afirma, nunca se
constitui como discurso unitdrio: ela se espalha em séries multiplas, atravessadas por
enunciados distintos, que se cruzam e se tensionam de maneiras variadas. Assim, a Priapeia
nao se deixa reduzir a um reflexo da filosofia moral ou da tradi¢do homilética: ela participa de
outro regime, no qual o obsceno, o risivel e 0 jocoso também produzem discursos sobre o
sexo e a masculinidade. E na repeti¢io desse material que se configuram novas possibilidades
de olhar para a constituicdo de sujeitos, especialmente os marcados pelo excesso, pela
passividade ou pelo ridiculo.

Nesse ponto, vale retomar Foucault em A ordem do discurso. Se até aqui vimos que a
Priapeia se constitui como um espago de enunciagdo multiplo — literério, religioso, moral —,
ndo nos interessa buscar nela uma unidade nem uma verdade primeira sobre a experiéncia
romana. O que importa é reconhecer que esses discursos operam em séries diferentes, que nao
se explicam por um tnico principio, mas se cruzam e se reforcam de modos variados. E
justamente para lidar com essa multiplicidade que Foucault propde distinguir entre uma
analitica critica e uma perspectiva genealdgica: a primeira atenta as formas de ordenamento
que limitam o discurso, a segunda as forcas que o fazem surgir como pritica e como
constitui¢io de sujeitos. E essa chave que nos permite avancar para a analise da Priapeia nio
como simples reflexo de uma moral, mas como campo em que se produzem efeitos de verdade

e possibilidades de existéncia. Como proposto por Foucault (2014, p. 65):

Assim, as descrigdes criticas e as descrigdes genealdgicas devem alternar-se,
apoiar-se umas nas outras e se completarem. A parte critica da andlise liga-se
aos sistemas de recobrimento do discurso; procura detectar, destacar esses
principios de ordenamento, de exclusdo, de rarefacdo do discurso. Digamos,
jogando com as palavras, que ela pratica uma desenvoltura aplicada. A parte
genealdgica da andlise se detém, em contrapartida, nas séries da formagdo
efetiva do discurso: procura apreendé-lo em seu poder de afirmacao e, por af
entendo ndo um poder que se oporia ao poder de negar, mas o poder de
constituir dominios de objetos, a propdsito dos quais se poderia afirmar ou
negar proposicdes verdadeira ou falsas. (...)



76

Ao mobilizar a chave proposta por Foucault em A ordem do discurso, podemos
compreender que nossa investigacao sobre a Priapeia Latina se organiza em dois movimentos
complementares. O primeiro, de ordem critica, dedica-se a descrever os paradigmas que
enquadram o discurso pridpico: sua inscricdo na tradicdo epigramética, sua conformagao em
corpus multiplo e an6nimo, os modos de transmissdo e recep¢cdo que o situam no interior de
uma rede discursiva. Esse gesto critico permite destacar os principios de ordenamento e
exclusdo que cercam o texto: aquilo que o rebaixa como obsceno, mas a0 mesmo tempo o
preserva como pratica cultural legitima; aquilo que o associa ao risivel, mas também o
inscreve em codigos formais e cultuais.

O segundo movimento, genealdgico, volta-se para os efeitos de sentido produzidos
pelo falo e seu gozo. Nio se trata de perguntar se a Priapeia revela uma verdade universal
sobre a masculinidade romana, mas de observar como o discurso constitui objetos e sujeitos: o
uir impenetravel, o sujeito masculino passivo ridicularizado, o deus torpe e fecundante. O riso,
nesse quadro, ndo aparece apenas como gesto de suspensdo da norma, mas como técnica de
sua reproducdo: espaco controlado em que o excesso € permitido, dramatizado e, por isso
mesmo, reinscrito em uma ordem que distingue o praticdvel do condendvel.

Desse modo, a leitura da Priapeia Latina a luz de Foucault nos convida a pensar ndo a
universalidade de um Priapo tnico, mas os intersticios em que se elaboram sentidos plurais e
instaveis. O falo pridpico ndo apenas reflete uma moralidade: ele constitui sujeitos, organiza
praticas e delimita possibilidades de existéncia. Nessa dindmica, reconfigura-se a moral
romana, em que o ideal do uir impenetrdvel convive com a multiplicacdo de seus “outros” —
desejantes, ridicularizados, desviantes. E a partir dessa chave que avangamos, no préximo
capitulo, para a leitura de poemas selecionados da Priapeia, explorando como essas figuras se

materializam no texto e nos discursos que ele convoca.

4 PODER E DISCURSO NA PRODUCAO DE SUJEITOS DE DESEJO

A nosso ver, ao se estudar temas como a sexualidade na Antiguidade greco-romana, ¢
importante partir de pressupostos teoricos que produzam outras formas de conhecimento e
que revisitem, de alguma maneira, saberes ja estabelecidos sobre o assunto. Nesse sentido,
acreditamos que partir de pressupostos discutidos na obra de Foucault podem nos trazer

resultados interessantes. Como sabemos, em sua criagdo cientifico-filosofica de modo geral, o



77

filésofo francés manteve ardente interesse nas investigagdes politicas e nas interpretacdes de
suas dimensdes. A seu ver, tal processo de engajamento entre as diferentes dimensdes se
destaca quando pensamos na questdo do poder, em uma rede conceitual que torna
homogéneos outros instrumentos metodologicos que estdo numa dindmica de producgdo e
formagdo, como o discurso, o saber e a verdade. Obras como Vigiar e Punir, de 1975, ¢ A
vontade de Saber (primeiro volume do seu projeto Historia da Sexualidade) de 1976, sao
exemplos de uma proposta que coloca o poder como instrumento metodolégico apto a
explicar formagdes de saberes (Machado, 2023e, p. 11-12).

Contudo, as andlises de Foucault ndo se limitam apenas as relagdes conceituais de
saber-poder. O filoésofo articula o discursivo com o extradiscursivo, as continuidades e
descontinuidades que formam as histérias e as tornam fragmentarias. Nesse sentido, como ja
destacamos anteriormente, Larmour, Miller e Platter (1998), na introdug¢do de sua obra
dedicada a reflexdo sobre a influéncia de Foucault nos estudos da sexualidade na Antiguidade,
j& destacaram o modo como a articulagdo feita por Foucault entre os conceitos de discurso e
poder, sobretudo no primeiro volume de Historia da sexualidade, foram cruciais para as
discussdes relacionadas ao assunto, seja num ambito mais geral, seja nos Estudos Classicos.™
A recepgao das obras de Foucault por académicos e ativistas reflete a complexidade de
assentamento do seu pensamento. No entanto, a funcdo de autor-catalisador €, sem duvidas,
seu maior sucesso, seu projeto fomenta discussdes que ndo apenas buscam tapar lacunas
presentes em seu projeto, mas, também, promover formas outras, nao-totalizantes, de
questionar como foi possivel o que é.

Como discutimos no primeiro capitulo de nosso estudo, o filosofo em sua Historia vai
defender que a sexualidade ¢ um campo em que saber, poder e discurso se entrelacam e
produzem efeitos de sentido, o que insere seus estudos em um campo produtivo, reverberando
discussdes até os dias de hoje. E, por isso, entdo, que a concepgio foucaultiana de discurso
toma lugar central na discussdo sobre a constituicdo da sexualidade em nossa andlise. Isso
porque as producdes discursivas sobre a sexualidade, inclusive na Antiguidade, estdo em
constante disputa e sdo, nos moldes do pensamento foucaultiano, essas instincias que

materializam uma vontade de verdade. Dessa forma, privilegia-se aqui a ideia de que o

3 Os estudiosos, no entanto, ressaltam a ambiguidade no que diz respeito a recepgdo da obra do
filésofo, por exemplo, nos estudos feministas, gays e 1ésbicos: “The three volumes and the theoretical
methodologies they display have been characterized both as tools of liberation and instrument for
maintaining traditional structures of gendered and sexual power.” (Larmour; Miller; Platter, 1998, p.
3).



78

discurso ¢ compreendido como instrumento e efeito das relagdes de poder, como resultado
delas, como pratica social indissocidvel das lutas de poder.

Dito isso, acreditamos que os poemas da Priapeia Latina, mesmo que afastados de
nosso tempo, continuam a oferecer pontos de partida significativos para a analise das praticas
e discursos sobre a sexualidade sob o ponto de vista do discurso. Isso porque tais poemas nao
apenas refletem, mas também configuram, entre outros elementos, as formas de construcao da
sexualidade, as ideologias de manutengdo e os processos de producdo de identidade na
sociedade romana antiga. Nesse sentido, propomos uma leitura desses poemas como
componentes de um discurso imerso em complexas relagdes de poder, em que suas
especificidades ndo se limitam a recursos literarios, mas constituem registros dos efeitos
dindmicos e inter-relacionais de uma sociedade que se define na tessitura de suas praticas e

normas.

4.1 O FALO COMO INSTRUMENTO DE PODER

Para o desenvolvimento da presente andlise, lembremos inicialmente alguns aspectos
relacionados a Priapo que exploramos no capitulo anterior. Como vimos, o deus ¢ uma
divindade tipicamente associada a manifestacdo itifalica, cujas principais caracteristicas
residem na representacdo de um falo desmesuradamente ereto. A divindade ndo se limita a
uma associacdo exclusiva ao bacanal, mas se estende as esferas de fecundidade, de
abundancia e a prote¢ao dos jardins, areas nas quais ele se configura como um guardido da
natureza. Sua origem lhe confere uma qualidade rustica que perpassa a estrutura de seus
poemas e se manifesta na representacdo da sua forma humilde. Esses elementos, longe de
serem meros adornos, operam como expressoes de um imaginario social que articula, de
maneira subjacente, as tensdes entre o divino e o terreno, o sagrado e o profano, o campo ¢ a
cidade, configurando, assim, uma complexa rede de significados dentro das praticas culturais
da Roma antiga.

Dentre os muitos aspectos que compdem essa rede simbolica, destaca-se, com especial
relevancia, a forma como o falo de Priapo ¢ construido discursivamente ndo como um excesso
grotesco e inutil, como poderia sugerir uma primeira leitura, mas como um simbolo de
prestigio e orgulho divino. Longe de envergonhar-se da exposi¢do constante de sua genitélia,
o deus itifalico a reivindica como sinal de autoridade, situando-se no mesmo pantedo que
abriga os deuses guerreiros e seus instrumentos. A ostenta¢ao do pénis, nesse contexto, nao

remete apenas a obscenidade ou a fertilidade, mas a visibilidade incontornavel do poder. E,



79

como afirma o proprio deus ao reivindicar semelhan¢as com outros deuses no poema 9 da
Priapeia Latina, ainda que sua arma ndo tenha sido forjada nas oficinas de Vulcano, mas
talhada em troncos por mios humildes, isso ndo compromete em nada sua poténcia bélica. E
nesse horizonte, entdo, que se inscreve este poema, ao operar uma série de equivaléncias entre
os atributos dos deuses e o falo de Priapo, construcdo que evidencia a centralidade do pénis
como marcador ontologico de forca, de virilidade e de soberania.

Vejamos o poema 9:

Por que em mim ndo tem veste a parte obscena, indagas?
Indaga se algum deus seus dardos cobre:
as claras o senhor do céu detém seu raio,
ndo se oculta o tridente ao deus das aguas;
nem Marte esconde aquela espada com que € bravo
nem Palas guarda a langa em dobras tépidas.
Portando setas de ouro Febo acaso cora?
Diana soi levar, esconsa, a aljava?
E Hércules cobre a massa da nodosa clava?
O deus alado vela o caduceu?
Quem viu Baco estender no gracil tirso as vestes?
E quem, Amor, te viu de rosto oculto?
Nao seja crime que meu pau se mostre sempre:
que se esta lanca falta, eu sou inerme.

Aqui, longe de subverter sua posicdo como uma divindade menor e associada as
camadas humildes da sociedade, Priapo rejeita a subordinacdo ao ridiculo, afirmando com
orgulho sua conexdao com o poder. Deste modo, ao equiparar seu falo com uma langca, como
no verso 14, Priapo estd se igualando aos demais deuses e suas armas, citadas ao longo do
poema. Temos ali o raio de Zeus (v. 3), o tridente de Netuno (v. 4), a espada de Marte (v. 5), a
langa de Minerva (v. 6), as setas de Apolo (v. 8), a aljava de Diana (v. 9), a clava de Hércules
(v. 9). Além disso, outras armas, que nao necessariamente causam dano fisico (mas que,
curiosamente, também tém formato falico), sio mencionadas: o caduceu de Mercurio (v. 10),
o tirso de Baco (v. 11).

No poema 20, a légica de equiparagdo entre o falo de Priapo e as armas dos deuses
reaparece de forma mais explicita e direta. Cada divindade ¢ invocada por sua arma
caracteristica, assim como no poema 9, e € nesse contexto que o “pau” de Priapo ¢ inserido
como se fosse apenas mais uma entre as armas divinas, que, embora dissonante em forma, ndo

o ¢ em fung¢do. Vejamos:

Jove os raios, Netuno, os dardos no tridente,
na espada Marte ¢ forte, a langa ¢ tua,



80

Minerva, Liber luta com flexiveis tirsos,
agil, da mao de Apolo sai a flecha,

na destra de Hércules invicto vé-se a clava:
e a mim, terrivel faz-me um pau imenso.

Como podemos observar no ultimo verso (“e a mim, terrivel faz-me um pau imenso”;
v.6), ha ndo apenas a finalizacao do encadeamento das relagdes de equivaléncia entre a arma
do deus e a de outros membros do pantedo, como uma subversdo dessa equivaléncia. Ao
assumir abertamente que sua poténcia advém da genitalia, Priapo rompe com os signos
tradicionais do heroismo (forjados, ocultos, codificados) e afirma uma visibilidade falica
absoluta. O que o torna “terrivel” ndo ¢ uma técnica de guerra, mas uma anatomia exposta,
exagerada, exaltada. Aqui, o falo ndo ¢ um excesso comico, mas sim um simbolo de poder tdo
eficaz quanto qualquer arma divina, o que reforga o lugar que Priapo reivindica para si dentro
da ordem simbolica dos deuses.

Ao articular a légica do orgulho falico por meio da comparagdo e da ironia no poema
9, e reafirma-la como verdade ja estabelecida no poema 20, a Priapeia transforma o falo de
Priapo de polo marginal em emblema de autoridade bélica. Elevado a condig¢do de signo
central do poder priapico, o pénis passa a operar como instrumento estruturante da soberania,
antecipando, de forma fundamental, seu uso posterior como ferramenta de punicdo, de

correcdo e de vigilancia, como veremos nas analises que seguem.

4.2 PODER, VIOLENCIA E CONTROLE NA INSCRICAO DOS CORPOS

E assim como o tridente, que comanda os mares de Netuno, € o raio, com a impetuosa
forca de Jupiter, ambos associados na tradi¢cdo mitica a efeitos diversos, o instrumento do deus
menor — seu falo — também se mostra ambivalente em seus jardins: defende e ataca, vigia e
pune. Os corpos dos invasores, agentes desejantes de Priapo, tornam-se objetos de
manipulagdo em nome de um prazer divino que se afirma por meio da violéncia: o gozo do
deus reside na punicdo, no exercicio do poder sobre o outro.

Enquanto as narrativas configuram o ato de invadir como busca ativa pelo encontro
com o deus, a posi¢ao de Priapo se delineia menos pelo acolhimento do desejo e mais pela
funcdo de guarda: € no embate com o intruso que se engendra o gozo, isto €, na violéncia que
reinscreve a fronteira do jardim e o poder de seu falo. Mas ¢ precisamente nessa fronteira que
se constitui também a identidade do outro romano, cujo corpo, oferecido como objeto da

puni¢do e o qual, ao ser capturado no discurso, opera como marcagdo das margens instaveis



81

da moral sexual. Trata-se, portanto, de uma identidade em permanente disputa, produzida
tanto pela tentativa de disciplinamento do deus quanto pela insisténcia transgressiva de
continuar a invasao.

E o que podemos conferir no poema 17:

Importuno guardido, por que te metes?
Por que proibes vir aqui ladrdes?
Deixa entrarem pois vao sair mais largos.

Se o falo era, nos poemas anteriores que comentamos, uma insignia que conferia a
Priapo um lugar entre os deuses, ele passa a operar, em outros poemas da Priapeia Latina,
como discurso de corre¢dao e controle dos corpos, um instrumento de gestao do espago e do
corpo do outro. Esse poema marca, portanto, um ponto de inflexdo no que diz respeito a
simbologia do deus: o falo de Priapo aqui deixa de figurar apenas como simbolo ambivalente
— ora divino, ora grotesco — para operar como condutor de uma racionalidade punitiva,
entendida ndo como violéncia animalesca ou indiscriminada, mas como logica de distingao
entre corpos e condutas, em que o prazer ¢ o desdobramento da punicao. O corpo do outro
passa a ser administrado por meio do medo e instigado pela ameaga. A guarda do jardim,
nesse sentido, ndo mais se organiza em torno de uma fungdo de ordem ou de prote¢do, mas
adquire tracos de uma vigilancia erodtica e coercitiva. O prazer do deus, assim, ja ndo se
apresenta como mero desejo, mas como direito de posse e dominio.

Essa vigilancia erotizada e normatizadora estd engendrada em relagdes de poder que
vao além da violéncia como simples confisco da vida: ela se materializa como forma de
disciplinar o corpo. Priapo ndo escolhe entre ferir ou poupar, ele penetra. E, ao penetrar, a
divindade adestra os sujeitos. Podemos observar esse tipo de representacdo no poema 15 a

seguir:

Quem quer que ponha a imoderada mao
neste jardim que a mim foi confiado

vera depressa que eu ndo sou eunuco.

A si mesmo talvez diga: “ninguém

neste local remoto em meio as arvores
vera que estou colhendo”, mas se engana:
que eu saco atento a toda operagao.

Essa presenca constante e antecipatoria de Priapo (ressaltada em “que eu saco atento a
toda operagao”; v. 7) adensa sua imagem de divindade obscena, atrelando-a a de um guardido

onipresente. Tal imaginario converte o espago do jardim em territrio de vigilancia e de



82

controle. O medo, aqui, ndo ¢ apenas efeito da violéncia fisica, mas se constitui como discurso
de castigo, sustentado por técnicas normalizadoras. E nesse ponto que podemos aproximar a
representacao da figura de Priapo da ideia de relagdes de poder multiplas e heterogéneas, que
caracterizam a sexualidade, descritas por Michel Foucault em sua Historia da Sexualidade.
Foucault descreve como o poder moderno se realiza ndo apenas na punicdo espetacular, mas,
sobretudo, na vigilancia continua e na produ¢do de corpos doceis — passiveis de controle e
corre¢do. Contudo, assim como a constru¢do disforme e ambigua do deus, sua figura
representa um lugar de convergéncia entre o poder oriundo do suplicio € o controle exercido
pela constante vigilia do medo. E nesse sentido que o olhar de Priapo se torna uma tecnologia
de poder: ele vigia para governar e governa para penetrar.

Nos poemas que se seguem, observa-se uma intensificagdo da logica punitiva que
organiza a sexualidade no universo desse deus. O prazer ja ndo se distingue da violéncia: ele ¢
constituido precisamente por ela. A dimensao sexual na Priapeia Latina esta constantemente
atrelada a ameaca, ao castigo e, at¢é mesmo, a tentativa de barganha com aquele que sera
penetrado. Entrar no jardim de Priapo ¢ aceitar, involuntariamente, uma regra: quem ali for

capturado, por algum orificio do corpo sera violentado. O poema 11 evidencia esse contrato:

Cuida que eu ndo te pegue; pego, nao teras
acoites nem feridas mas da foice:

vai trespassar-te um pau enorme e apertar tanto
que acharas que teu cu ndo tinha pregas.

Como apontado anteriormente, a violéncia ndo ¢ entendida na nossa andlise como
forma animalesca de poder, mas como producdo inteligente e de carater relacional com as
normas de poder da época. Assim, o poema 11 exibe uma relacdo explicita entre sexo e
violéncia, em que o poder ¢ manifestado através da ameaga de dominacdo corporal. Ao
utilizar o corpo como o campo de atuag¢do do poder, a violéncia sexual descrita no poema nao
se limita a uma simples transgressdo de limites, mas se configura como uma forma de
disciplinamento e controle. Outro trago caracteristico que se revela desde o primeiro poema
analisado ¢ o excesso que define a figura do deus menor: um falo desproporcional, que
funciona como arma; um desejo sexual desmedido, cuja matriz ¢ a propria violéncia
descabida. Em Priapo, o impulso erdtico ndo se separa de uma vontade de dominagdo, € o
prazer € inseparavel de uma for¢ca desmesurada que invade, fere e conquista.

Vejamos, a seguir, como os poemas 23 e 31 da Priapeia Latina sintetizam esse

entrelacamento entre violéncia e desejo, no qual o corpo do invasor ndo ¢ apenas objeto de



83

desfrute, mas campo de inscri¢do e de execugdo falica que governa por meio do medo e da

puni¢do. Em primeiro lugar, vejamos o poema 23:

Quem quer que colha aqui violeta ou rosa,
legumes que furtou, mac¢as roubadas,
privado de menino ou de menina,

se esbalde, impreco, nesta enormidade
que em mim se v€, € que seu pau, tocando
0 umbigo, em vao perdure a latejar.

Aqui o sexo deixa de ser um ato de troca ou reciprocidade e se afirma como técnica de
poder: pune, regula e marca os corpos por meio de uma economia de forcas em que o prazer

estd diretamente ligado ao controle e a docilidade. Ideia semelhante expressa o poema 31:

Se a tua mao devassa em nada que ¢
meu pegar, mais pudor terds que Vesta.
Sendo, a langa de meu ventre vai

te abrir e por teu proprio cu sairas.

Vemos que em ambos os poemas, os corpos dos infratores sao narrados como matéria
maledvel, que pode ser esticada, aberta, reconfigurada. Trata-se de um modo especifico de
contemplar o poder: aquele que age transformando fisicamente o outro, criando sobre ele um
registro permanente do delito. O castigo sexual ¢ a expressao plena de sua funcao tutelar: ¢
pelo falo que Priapo demarca fronteiras, restabelece a ordem e reafirma seu estatuto divino ao
converter o transgressor em objeto de prazer involuntario, o que reforca o molde romano no
qual a passividade sexual ¢ marca de desonra e, portanto, um instrumento eficaz de controle
social. Assim, a violéncia sexual se apresenta como inscri¢ao disciplinar: o corpo do invasor
torna-se suporte da soberania do deus e o excesso falico opera como técnica de submissado e
de afirmagdo da hierarquia que organiza o espago do jardim.

Como ja apontamos anteriormente, essa logica que tentamos ressaltar na analise dos
poemas selecionados até aqui parece se afastar de uma certa percepgao sobre a Antiguidade,
expressa por Foucault em O uso dos prazeres (2023b). Segundo o filésofo, a Antiguidade
apareceria como um momento em que “a atividade e os prazeres sexuais foram
problematizados através de praticas de si, pondo em jogo critérios de uma ‘estética da

299

existéncia’” (Foucault, 2023b, p. 18). A nosso ver, na Priapeia Latina, contudo, a sexualidade
se inscreve em uma trama de forgas: a puni¢cdo, a correcdo e a vigilancia constituem um

sistema de poder que regula sua pratica e contribuem para a formacdo de saberes que a ela se



84

referem, como veremos na andlise do paradigma da penetracdo a agéncia do desejo em
subcapitulos que seguem. Essa recorréncia entre desejo, puni¢do ¢ dominacdo atravessa a
Priapeia Latina como um todo, de modo que o corpo se configura como superficie politica e
o jardim como espaco disciplinador.

Assim, entendemos que, ao discutir outros exemplos, nossa leitura podera tensionar de
modo mais aprofundado as relagdes entre poder e saber vinculadas & sexualidade romana. E a

busca por evidenciar tal tensionamento que orientara a se¢ao seguinte.

4.3 DO SABER-PODER A CODIFICACAO DO DESEJO

Como ja sinalizado em nossa discussdo inicial sobre os limites da leitura foucaultiana
sobre a Antiguidade greco-romana, entendemos que a Priapeia Latina, por se tratar de um
corpus obsceno, situado nas camadas mais baixas e voltado ao excesso, expde sexualidades
outras que escapam a estilizacdo da liberdade — no sentido foucaultiano de uma pratica de si
orientada pela moderagdo e pela ética (Foucault, 2023b, p. 123). Desse modo, constroi-se uma
sexualidade como um campo profundamente atravessado por relagdes de poder e por
normatizagdes discursivas que modelam os sujeitos e seus desejos no interior da sociedade
romana da época. Longe de operar como uma reflexdo moral individualizada, esses discursos
satiricos exprimem uma forma de organizacdo dos prazeres a partir da distingdo entre o licito
e o ilicito, o permitido e o punivel, o comico e o abjeto.

Antes de avangarmos na analise dos demais poemas selecionados, parece-nos
necessario aprofundar a discussdo sobre as praticas e representacdes da sexualidade na Roma
Antiga. Como ja apontado, os textos da Priapeia revelam uma relagdo intrincada entre prazer
e violéncia. No entanto, essa violéncia — ainda que expressa de forma caricata ou hiperbdlica
— nao ¢ aleatoria: ela se inscreve em uma economia simbolica e discursiva que articula os
vicios a moral vigente, mobilizando o corpo como espago disciplinar.

Trata-se, portanto, de uma violéncia regulada por um regime de poder vigilante,
disciplinador e punitivo, mas que também produz um saber sobre o corpo, cuja fungdo é
classificar sujeitos a partir de suas praticas sexuais e julgar seus desejos. Como discutido no
segundo capitulo desta dissertacdo, todo exercicio de poder implica a constituicao de saber, da
mesma forma que todo saber sustenta e engendra relagcdes de poder. Essa articulagdo reforga o
modo como o controle do corpo se inscreve na materialidade das relagcdes sociais € nos
discursos que investigam, classificam e hierarquizam os sujeitos de desejo, cujas praticas sao

convertidas em marcas identitarias e posicionamentos sociais.



85

E nesse jogo de saber-poder no qual o homoerotismo, longe de ser silenciado, é
nomeado, classificado e regulado na Priapeia Latina. A propria possibilidade de existéncia de
sujeitos cujo objeto de desejo sdo pessoas do mesmo sexo estava condicionada ao
alinhamento com um paradigma discursivo previamente estabelecido, compreendido aqui
como um regime de verdade. Um regime que ndo atua simplesmente pela repressdao dos
prazeres, mas pela sua distribuicdo diferencial, sua ordenagdo hierarquica e pela produgdo de
distingdes normativas entre atividade e passividade, honra e desonra, masculinidade e
feminilidade.

Nas subsec¢des seguintes, apresentaremos uma discussdo sobre como estudiosos tém
compreendido as praticas sexuais romanas, sobretudo no que diz respeito a questdo da
atividade e passividade sexual e sua relacdo com o género dos individuos. Para isso, faremos

um breve apanhado de estudos que tém discutido essas questoes.

4.3.1 Do paradigma da penetragdo

Na dissertacdo “Os epigramas homoerdticos de Marcial: estudo e tradug¢ao” (2019),
apresentada ao Programa de Pds-Graduacdo em Letras Cléssicas da USP, Diogo Moraes Leite
realiza uma investigacdo aprofundada sobre a representacdo do homoerotismo masculino na
obra de Marcial, poeta latino ja mencionado por ndés. Partindo de uma selecio de 139
epigramas com essa temadtica, o autor explora como a sexualidade, especialmente em suas
formas homoerdticas, era construida, permitida ou condenada no contexto romano, de acordo
com as normas morais da elite e com o modelo de masculinidade baseado na
impenetrabilidade do uir, o homem adulto livre romano. A dissertacdo se desdobra em torno
de uma tensdo central entre praticas aceitiveis e prdticas reprovaveis no interior desse
universo simbolico, tensdo que se manifesta tanto nos poemas laudatorios quanto nos
epigramas de teor satirico e invectivo do autor.

Leite inicia sua discussdo notando que a historiografia sobre a sexualidade no mundo
antigo € de "matriz foucaultiana", a qual ele aponta como “um modelo rigido e assimétrico de
sexualidade”. Ele reconhece que este modelo — chamado de "paradigma da penetragdo" por
Skinner (2014 apud Leite), mas que estd "baseado nas nogdes estipuladas por Foucault" —

vem sendo relativizado 2 medida que novas pesquisas ampliam o campo de analise’ (Leite,

31 Voltaremos a esse ponto na subse¢io 4.3.2, onde examinamos como a agéncia — especialmente o
desejo de ocupar a posi¢do passiva — complexifica o modelo ativo/passivo e contribui para o
alargamento das formas de pensar a sexualidade na Antiguidade.



86

2019, p. 25). Tal paradigma organiza as categorias sexuais romanas a partir do bindmio
“ativo/passivo”, no qual o ativo se associa por definicdo ao masculino e, o passivo, ao

feminino (2019, p. 28).% Leite justifica sua ado¢do do paradigma ao argumentar que:

por representar a ideologia da elite romana, esse modelo de sexualidade,
como um protocolo baseado na ‘penetrabilidade/impenetrabilidade’ do
homem romano, funciona perfeitamente para explicar as constru¢des de
sentido, o humor e as premissas subentendidas em seus epigramas(Leite,
2019, p. 26).

Nesse contexto, Leite argumenta que havia uma interse¢cdo entre pratica sexual e
relacdo social que moldava as fronteiras entre o permitido e o proibido. Essa articulagdo entre
normas sociais e atos corporais se evidencia também no vocabuldrio erético latino: ao
examinar os termos relacionados a penetracio de diferentes orificios®, o estudioso mostra
como a cultura romana operava classificacdes finas dos gestos sexuais e dos prazeres

autorizados. Como observa Leite (2019, p. 28):

Assim, [...] temos, em latim, para cada orificio corporal, um ato sexual
correspondente: futuere, inserir o pénis em uma vagina; pedicare, inserir o
pénis no anus; e irrumare, inserir o pénis na boca de alguém. A contrapartida
passiva ¢ feita pelos verbos futuere e pedicare em suas formas passivas e, no
caso da penetragdo da boca, pelo verbo fellare, além da forma passiva de
irrumare: irrumari.

Essa explicacdo € de grande importincia para nossa andlise, pois evidencia a producdo
de saber e a inscri¢do dos corpos em discursos reguladores — como serd possivel observar nas
andlises que seguem, centradas na Priapeia Latina. Como ja apontamos, sob nosso ponto de
vista, toda producdo de saber implica, necessariamente, numa producio de poder que, neste
caso, atua na categorizacdo dos sujeitos e de suas praticas (futuere, pedicare € irrumare)
daquela sociedade.

De acordo com o paradigma da penetracdo, o papel sexual ativo e, por extensdo, a
masculinidade, era atributo do uir, sendo condendvel qualquer performance sexual percebida

como passiva, ainda que realizada com mulheres, tradicionalmente compreendidas como

32 Essa distingdo foi inicialmente proposta por Holt Parker (1998). Apesar da contribui¢do de Parker
para os estudos da sexualidade, ndo podemos deixar de registrar nosso repudio a conduta criminosa do
estudioso, condenado em 2017 nos Estados Unidos pelo crime de pedofilia.

33 Como discutido anteriormente, Cozer (2018) também destaca a violéncia tripornéia como elemento
classificatério recorrente na poesia latina, reforcando a atencdo romana as gradacdes de penetracio e a
distin¢do entre praticas sexuais permitidas ou depreciadas.



87

representacdes materiais e discursivas da feminilidade e da passividade. Como observa Leite
(2019, p. 29), era socialmente reprovavel que um homem, mesmo desempenhando o papel
ativo, mantivesse relagdes com outros homens ou com jovens escravos ja crescidos, bem como
com adolescentes livres, mulheres casadas e virgens. Diante disso, essa formulacdo permite
nuances a tese recorrente de que, para gregos € romanos, importava mais o uso adequado do
prazer do que o objeto da relacdo. As normas e restricdes evidenciam, ao contrdrio, uma
preocupacdo sistemdtica com a regulacdo dos desejos e a imposi¢do de condutas sexuais
legitimas.

Esse paradigma da penetracdo, portanto, oferece uma possivel chave interpretativa
para compreender como diferentes atos sexuais sdo representados na obra de Marcial e, da
mesma forma, na Priapeia Latina. Quando uma pratica se desvia do protocolo sexual
esperado — como no caso de um homem livre em posi¢c@o passiva, seja na penetragdo anal ou
na oral—, ela se torna alvo de ultraje e de censura, como exemplificam os epigramas de teor
invectivo. Essa reprovacdo nao decorre apenas do conteido do ato, mas da ameaca que ele
representa a ordem simbdlica da masculinidade romana. Em contrapartida, praticas alinhadas
ao ideal normativo — como o papel ativo em relacdo a jovens escravizados — sdo, em muitos
casos, exaltadas, inclusive em poemas laudatérios ao imperador. Em consonancia com essa
afirmacdo, compreendemos os poemas da Priapeia Latina sob o mesmo viés, mas de forma
ainda mais intensa por representarem a violéncia como motor de motivacdo para ndo desviar
do paradigma moralmente aceito, além da humilhacdo social. Contudo, como ja indicamos na
subsecdo 2.2.1, a partir dos questionamentos levantados por Black (1998), a interpretacao
calcada exclusivamente na oposicao entre penetrador e penetrado mostra-se insuficiente —
ponto ao qual retornaremos na subsecdo 4.3.2, ao articular essa oposi¢do com a agéncia como
espaco de inscri¢dao do desejo pela penetracao.

Dando continuidade a sua andlise, Leite (2019, p. 35) ressalta, entre as préaticas
permitidas, as relacdes entre o uir e os pueri delicati (“meninos delicados™), jovens escravos
cuja funcdo era servir sexualmente seus senhores. Essas relacdes eram socialmente aceitaveis
e apareciam até mesmo sob a forma de poemas laudatdrios. Contudo, havia uma mudanca
quando esses rapazes atingiam a idade adulta, marcada pelo crescimento da barba. A partir
desse momento, jd ndo era permitido aos senhores que continuassem mantendo relagdo com
esses escravos. Tal regra cumpre, assim, uma matriz de vigilancia e de proibi¢cdo que opera de

modo preciso e estratégico sobre a sexualidade romana aceitavel. Como sabemos, ndo cabe ao



88

poder a tarefa de erradicar a existéncia das sexualidades, mas sim de administra-las em fungdo
de uma norma que assegure sua governabilidade. E nesse horizonte analitico que se inscrevem
as relacdes analisadas, evidenciando uma racionalidade que ndo visa a proibicao absoluta, mas
a ordenacgdo dos corpos e dos prazeres.

Outro ponto interessante nessas classificacdes € a distincdo entre as relagdes do
homem adulto romano com mulheres e com jovens escravizados, havendo préticas
direcionadas a um grupo, mas nio ao outro. De modo geral, a penetracdo anal era usualmente
destinada aos jovens escravos do sexo masculino, sendo socialmente aceita — e até
incentivada — pela moral da época, assim como o ato de homens adultos beijarem e se
deitarem com esses jovens (Leite, 2019, p. 46). Como podemos notar, fica claro que praticas
homoerdéticas de penetracdo eram permitidas, desde que realizadas pelo homem adulto
romano em jovens escravos imberbes. Sumariamente, entdo, temos como praticas
reconhecidas como aceitdveis pelos cidaddos da elite romana “primeiramente, o intercurso
vaginal, preferencialmente com sua esposa, seguido pelo intercurso anal com um jovem
escravo ainda imberbe. (Leite, 2019, p. 62).

Em contraste com o conjunto de praticas legitimadas, Leite dedica atencdo especial
aquilo que era socialmente condenado, ridicularizado ou mesmo marcado como abjeto nas
redes discursivas da elite romana. O estudioso faz isso avaliando poemas de Marcial que
exploram o humor a partir de qualquer desvio em relagdo as convengdes socialmente
aceitdaveis sobre a sexualidade. As informacdes ali contidas, segundo Leite, permitem a
criacdo de uma espécie de escala que quantifica as praticas consideradas mais degradantes.

Como afirma o autor (Leite, 2019, p. 62):

Para Marcial, qualquer desvio dessa ‘norma’ representa um motivo para a
invectiva e para o vitupério. Nesse sentido, a partir da variedade de conteido
dos epigramas, é possivel tracar uma ‘escala’ daquilo que era menos ou mais
‘desviante’. Como primeiro desvio dessa norma, o intercurso anal com um
adulto, ainda que no papel ativo. Depois, de forma decrescente, o intercurso
anal no papel passivo, e — o ato mais degradante — o intercurso oral, seja
com outro homem ou com uma mulher.

Ao realizar suas andlises dos poemas, Leite discute outras convencdes discursivas que
também eram problematizadas pela moral romana, como o envolvimento sexual do uir —
ainda que em posicao ativa — motivado por interesses estratégicos ou por beneficio proprio,

além da afeminacdo dos homens, entendida como desvio em relacdo a norma vigente de



89

masculinidade (Leite, 2019, p. 97). Essas andlises evidenciam como as relacdes de
sexualidade na Roma Antiga estavam imbricadas em normas, discursos regulatérios e formas
sutis, mas eficazes de exercicio do poder. Observa-se, nesse contexto, uma gradacdo
normativa que permite identificar diferentes intensidades de censura, a depender do grau de
transgressdo das praticas diante da moral dominante.

Como vimos no comentdrio do pesquisador, essa escala comeca no intercurso anal
com outros homens adultos, avanga para o papel passivo, e culmina no sexo oral, considerado
o 4pice da humilhacdo moral. A pedicatio, quando atribuida a figura do uir em posi¢ao
passiva, inscreve-se como violagdio de um principio fundamental da construcio da
masculinidade romana: a impenetrabilidade do corpo masculino livre. O ato da penetra¢do nao
escapa as redes discursivas do poder, o que faz com que ser penetrado — sobretudo quando se
trata de um homem barbado, marcador discursivo da idade adulta e da liberdade também nos
poemas da Priapeia Latina — represente uma desestabilizacdo da posicdo de autoridade e
agéncia, inserindo o sujeito em uma relacdo de sujeicdo a outro uir (a0 menos no que diz
respeito a posi¢ao sexual) romano.

No desenvolvimento de sua anélise, Leite também identifica uma ordenacao especifica
na classificacdo das praticas sexuais orais, seja quando o objeto € um homem (fellatio), seja
quando € uma mulher (cunnilingus), ambas concebidas como formas particularmente sérdidas
de violacdo dos coédigos morais romanos (Leite, 2019, p. 74). Para além da violéncia
simbodlica que essas préticas implicam, o sexo oral era ainda associado a efeitos fisicos
degradantes — como o mau hdlito —, por corromper a boca, 6rgao vinculado ao discurso, ao
prestigio e a honra. Mesmo quando ndo se concretizavam como pritica, as ameacgas de
violagdo oral funcionavam como dispositivos discursivos de coer¢do altamente ofensivos
(2019, p. 74), revelando a forca normativa das imagens que sustentavam essas relacoes.

Essas dindmicas revelam que, embora houvesse uma preocupa¢do com o uso dos
prazeres enquanto parte da estética da existéncia, essa estética ndo era desvinculada do objeto
sobre 0 qual o prazer se exercia. Se essas préticas desviantes figuram com frequéncia no
imagindrio social e no humor dos discursos poéticos da época, € porque j4 estavam investidas
de sentido, reguladas e reconheciveis. Do contrario, ndo seriam inteligiveis como formas de
insultos, tampouco funcionariam como matéria de invectivas. Para nés, a discursivizacdo e a
classificacdo dessas priticas operam como engrenagens nas dindmicas de poder-saber,

integrando as técnicas de regulacdo e vigilancia moral nos poemas priapeus.



90

Essa recorréncia indica ainda um movimento de passagem do sexo da esfera pessoal
para a publica: assegurar a observancia e o cumprimento das normas sexuais era condicao
para atestar a virilidade. Nesse contexto, instaura-se um desejo de saber que nao se produz
pela confissdo ou pela psicandlise, mas como discurso publico que regulava as condutas e
circulava na poesia — discursos esses, por sua vez, que atravessavam outros campos de
enunciacdo da Antiguidade, constituindo verdadeiras tecnologias de poder sobre os corpos e
prazeres. O sexo, dessa forma, ndo se apresenta como dado natural ou dissociado das relagcdes
sociais, mas como prética performada diante do outro, norma que valida e sustenta a prépria
existéncia. Trata-se de um desejo de saber ndo apenas sobre si, mas sobretudo acerca do outro,
cuja exposicdo em versos comicos e invectivos exemplifica como a poesia operava como

espaco privilegiado dessa vigilancia discursiva.

4.3.2 A agéncia do desejo

Em “Revisiting Roman sexuality: agency and the conceptualization of penetrated
males”, Deborah Kamen e Sarah Levin-Richardson abordam as préticas e representacdes da
sexualidade na Roma antiga. A discussao das pesquisadoras parte do chamado "paradigma da
penetragdo”, que mencionamos ha pouco, uma vez que este se alinha & maior parte das
evidéncias textuais e iconograficas sobre a ideologia sexual romana. Sob esse ponto de vista,
a organizagdo dos papéis sexuais esta imbricada em uma logica hierdrquica, segundo a qual a
sexualidade seria definida por dois polos. Como vimos, de um lado, o ato de penetrar estava
associado ao status de homem livre, a masculinidade e ao dominio social. De outro, o ato de
ser penetrado remetia a categorias de servidao, de feminilidade e de subordinacdao. Assim,
diferentemente da concep¢io moderna prevalente®, a sexualidade nio estaria definida apenas
pela semelhanga (no caso das relagdes homossexuais) ou dissemelhanga (no caso das relagdes
heterossexuais) entre os envolvidos no ato sexual.

No entanto, as pesquisadoras avangam na discussao, problematizando a centralidade
exclusiva do “paradigma da penetragdo” na questdo da atividade, argumentando que certas
praticas e experiéncias sexuais escapam a essa matriz explicativa ou a tensionam. Elas
identificam, por exemplo, distingdes fundamentais entre aqueles homens que ativamente

buscavam ser penetrados e aqueles cuja penetracao era representada como um evento alheio a

* Cabe notar que, a luz dos debates atuais, a teoria queer questiona justamente esse binarismo entre
semelhanca e dissemelhanga, propondo outras formas de pensar a sexualidade.



91

sua propria vontade. Para além da oposi¢ao estabelecida pelo paradigma da penetracido (como
vimos, entre penetrador e penetrado), na opinido de Kamen e Levin-Richardson, os romanos
articulavam, pelo menos, um segundo eixo conceitual centrado na agéncia (ou seja, no desejo
da pessoa envolvida no ato sexual). Essa perspectiva reconfigura as significacdoes do ato
sexual dentro do campo da sexualidade no mundo antigo e nos fornece outras ferramentas
para discutirmos essas relagdes de sujeicao.

No campo dos Estudos Classicos, como apontam as estudiosas, existe uma certa
resisténcia em adotar também o modelo da agéncia, majoritariamente pela confusdo em
assimilar agéncia, atividade e passividade, com penetracdo — ainda que tais conceitos se
sobreponham em determinados contextos. Dessa forma, a aplicagdo na esfera sexual do
conceito “ativo” e “passivo” esta associada ao desejo, movimento do corpo, performance e
outras questdes que estdo além de um modelo que considera apenas o ato sexual.

Kamen e Levin-Richardson nos apresentam os termos de sua discussao:

Noés nos concentramos principalmente no uso literario e epigrafico dos
substantivos cinaedus (que ¢é dificil de definir; [...]) e pathicus (‘homem
sexualmente penetrado’), bem como nos seguintes verbos e seus participios
associados: irrumare e irrumari (‘foder na boca’ e ‘ser fodido na boca’),
fellare (‘chupar pau’), pedicare e pedicari (‘enrabar’ e ‘ser enrabado’), futui
(‘ser fodido’) e cevere (‘remexer os quadris’). Prestamos atencdo a gramatica
(por exemplo, voz ativa versus voz passiva, sujeitos versus objetos), bem
como as descri¢des de agéncia, movimento e desejo. Através dessas leituras
minuciosas, argumentamos que alguns machos penetrados (o irrumatus e o
pedicatus/fututus) foram conceituados como passivos, enquanto outros (o
fellator ¢ o cinaedus/pathicus) foram caracterizados como ativos. Usamos
esses termos latinos (irrumatus,  pedicatus/fututus,  fellator,
cinaedus/pathicus) como roétulos heuristicos para individuos que realizam
comportamentos especificos, embora [...] outras terminologias as vezes
sejam usadas. Além disso, ndo sugerimos que esses termos sejam identidades
fixas. (Kamen; Levin-Richardson, 2015, p. 450)*

3% “We focus primarily on the literary and epigraphic use of the nouns cinaedus (which is hard to
define; [...]) and pathicus (‘sexually penetrated male’), as well as the following verbs and their
associated participles: irrumare and irrumari (‘to face-fuck’ and ‘to be face-fucked’), fellare (‘to suck
cock’, pedicare and pedicari (‘to ass-fuck’ and ‘to be ass-fucked’), futui (‘to be fucked’), and cevere
(‘to waggle the buttocks’). We pay attention to grammar (e.g., active versus passive voice, subjects
versus objects), as well as descriptions of agency, movement, and desire. Through these close
readings, we argue that some penetrated males (the irrumatus and the pedicatus/fututus) were
conceptualized as passive, while others (the fellator and the cinaedus/pathicus) were characterized as
active. We use these Latin terms (irrumatus, pedicatus/fututus, fellator, cinaedus/pathicus) as heuristic
labels for individuals performing particular behaviors, though [...] other terminology is sometimes
used. Moreover, we do not suggest that these terms are fixed identities.”



92

Esse quadro interpretativo, ao complexificar a abordagem da sexualidade romana,
permite que ela seja concebida para além de uma estrutura rigida e de significagdes estanques.
Nessa perspectiva, destaca-se a gestualidade, a performatividade e a inscricdo cultural do
desejo que atravessa o ato sexual, evidenciando, a0 mesmo tempo, o intenso investimento
romano na taxonomia de seus agentes.

Leite (2019, p. 33) também explora essa questdo em seu estudo em como a figura do
homem afeminado era problematizada, sendo tratada como ameaca a construcdo da
masculinidade romana. O comportamento afeminado era compreendido como expressao de
uma natureza falha, associada a abjecdo e a perda de status, aproximando simbolicamente o
sujeito do lugar social da mulher. Os poemas satiricos que ridicularizam o sujeito afeminado,
como observa o estudioso, representam um ‘“objetivo moralizante, isto €, a defesa de aspectos
da sexualidade em consonancia com os padrdes morais caros a ideologia da elite romana”
(Leite, 2019, p. 33). Em consonéncia com essa leitura, compreendemos que os poemas da
Priapeia Latina operam de modo semelhante, embora com uma clareza mais abrupta, uma
vez que representam a violéncia, tanto fisica quanto simbdlica, como o principal instrumento
de correcdo e controle do desejo, associado a humilhagdo social como forma de contencao.

Conforme apontado, a pratica da pedicatio, associada aos termos pedicatus e fututus,
remete a passividade de individuos submetidos a penetracao anal independentemente da sua
escolha ou do seu desejo. Segundo Kamen e Levin-Richardson (2015, p. 451), embora raro na
literatura, o uso dessas formas passivas ¢ recorrente em inscrigcdes em grafites, nas quais
individuos sdo frequentemente representados como objetos de desejo ou subordinagdo. Essas
expressoes, ao lado de praticas ameacadoras, operam como mecanismos de intimidagdo e
controle social. A penetragdo anal, associada a puni¢do e a humilhacdo, reflete uma dindmica
de violéncia que, ao se infiltrar no cotidiano romano, aclara a hierarquia e as relagdes de
poder sobre o corpo do sujeito passivo, tornando-se uma metafora para sua vulnerabilidade e
subordinacao.

Ainda no ambito da agéncia da passividade, a pratica da irrumatio faz referéncia
aquele que ¢ submetido a penetracao oral independentemente de sua resisténcia ou relutancia.
O sujeito penetrado € gramaticalmente marcado pela forma passiva do verbo ou aparece como
objeto direto de irrumare, evidenciando sua posi¢do na estrutura discursiva da dominagdo
sexual. As inscricdes epigraficas e os grafites romanos atestam a recorréncia do sexo oral

enquanto instrumento de violéncia simbodlica e material, com expressdes como “foder na



93

boca” operando ndo apenas como descricdo do ato, mas como mecanismo de ameaga e
subjugacado.

As leituras mobilizadas até aqui, tanto o paradigma da penetragdo quanto os estudos
mais recentes sobre a agéncia do sujeito, revelam formas distintas, mas complementares, de
compreender a regulacdo dos prazeres homoer6ticos na Roma Antiga. De um lado, temos um
modelo estruturado pela dicotomia ativo/passivo, que associa autoridade a impenetrabilidade
do uir e organiza um sistema moral pautado na visibilidade do gesto, do corpo e da posicao
sexual. De outro, uma abordagem mais sensivel a variabilidade das performances e a
negociacdo dos desejos, capaz de problematizar a rigidez dessas classificacdes sem
desconsiderar os efeitos de assujeitamento que elas produzem. Juntas, essas perspectivas
evidenciam a constitui¢do de uma racionalidade discursiva que opera menos por interdi¢do
absoluta e mais por formas sutis de produgdo de saber e controle do desejo.

E justamente esse entrecruzamento entre norma e desejo, coer¢do e prazer, que 0s
poemas da Priapeia tornam visivel com clareza. A seguir, examinaremos como a ameaga, a
violéncia e o discurso se articulam como técnicas de poder, ndo apenas reafirmando os limites
do aceitavel, mas organizando os modos de existéncia possiveis para os outros sujeitos

desejantes.

4.4 O DISPOSITIVO DA SEXUALIDADE NA ROMA ANTIGA

Como visto, a diferenciagdo na punigao, através de uma escala ordenada dos atos vis, ¢
uma forma de classificar e construir o desejo na Antiguidade e, ao mesmo tempo, alocar a

violéncia na constru¢ao desses agentes de seus desejos sexuais.

Na oratoria e na satira, por exemplo, acusagcdes ou insinuacdes de que
alguém nao apenas foi penetrado, mas também foi um agente na sua propria
penetragdo eram particularmente difamatoérias. Em alguns momentos, essa
diferenga poderia ter consequéncias legais também. Enquanto um homem
sexualmente penetrado poderia sofrer desvantagens legais, nomeadamente,
na forma de ndo poder abrir um processo em nome de outra pessoa, havia
excecdes para aqueles que tinham sido estuprados por piratas ou inimigos
durante a guerra. (Kamen; Levin-Richardson, 20135, p. 456)*°

%% In oratory and satire, for example, accusations or insinuations that someone was not only penetrated
but also an agent in his own penetration were particularly defamatory. At times, this difference could
have legal consequences, too. While a sexually penetrated male could suffer legal disadvantages
namely, in the form of not being able to bring a suit on another's behalf-there were exceptions for those
who had been raped by pirates or enemies during war



94

A gradagdo ofensiva observada nos poemas priapeus reitera a hierarquia sexual
explorada até aqui, na qual o tipo de orificio penetrado se associa a uma forma especifica de
rebaixamento simbdlico. Retomando a escala proposta por Leite — em que o intercurso
vaginal € o menos ofensivo, seguido pelo anal e, por fim, pelo oral —, observa-se que o riso,
nesse contexto, deriva do rebaixamento moral dos sujeitos e ndo refuta a norma, mas a
reafirma discursivamente, em consonancia com a analise ja desenvolvida no capitulo anterior
sobre os usos ambivalentes do riso. O discurso obsceno ndo rompe com a racionalidade moral
da elite: ele a dramatiza, expondo em termos diretos os limites do aceitavel. Vejamos o caso

do poema 22 da Priapeia Latina:

Se mulher, se homem, se um menino vem roubar-me,
em troca ddo-me buga, boca ou bunda.

Aqui, a violagdo do espago sagrado de Priapo ¢, mais uma vez, sancionada por meio
da apropriacdo do corpo do transgressor como forma de compensagao pelo alegado crime. A
estrutura do poema se faz a partir da correspondéncia dos versos, a qual tem uma ordenacao
muito proxima a gradagdo dos amores licitos e ilicitos presentes nas invectivas de Marcial:
sendo mulher (v. 1) / buga (v. 2) = sexo heterossexual vaginal; no caso de homem (v. 1) / boca
(v. 2) = sexo homossexual oral e, por fim, menino (v. 1) / bunda (v. 2) = sexo homossexual
anal. A puni¢do ¢ escalonada conforme o género e a idade do sujeito transgressor, sendo o
intercurso anal reservado aos meninos € o oral aos homens barbados, que sdo apresentados
como o alvo mais ofensivo e ridicularizavel. Podemos articular essa gradagdo da obscenidade
presente nos poemas a discussdo de Leite (2019), que afirma que as relagdes sexuais romanas
eram permitidas ou condenadas conforme a posi¢ao ocupada pelo sujeito na estrutura social e
seu alinhamento ou desvio em relacao a masculinidade ideal. Como ele demonstra, havia uma
clara distingao entre os amores considerados licitos (como o do uir ativo com mulher ou com
puer delicatus ) e aqueles marcados como vicio ou falha moral (como o envolvimento com
homens adultos em posicdo passiva). A felacdo, nesse contexto, representa o apice da
humilhagdo sexual justamente por posicionar o homem barbado que seria o simbolo da
autonomia, da autoridade e da fala como objeto passivo de penetracio pela boca.

Sobre a obscenidade e o sexo oral, cabe lembrar que Richlin (1992) discute essas
questdes, ao abordar a sociedade romana, e aponta pontos paradoxais proximos ao que
Foucault (2023a) discute no primeiro volume de sua Historia da Sexualidade. Segundo a

estudiosa, ndo ha, necessariamente, uma repressao como efeito fundamental das praticas



95

sexuais, mas um Jocus onde essas praticas poderiam existir — o proprio culto ao deus aqui
retratado € um desses arranjos da sociedade romana. O sexo oral, na interessante reflexdo da
estudiosa, ¢ admitido como a¢do de promiscuidade e de submissdo feita por prostitutas e

homossexuais afeminados:

A razdo correlativa para essa visdo do sexo oral era, é claro, que ele
representava uma afirmacdo da dominancia de quem era satisfeito sobre
quem estava satisfazendo; dai a ameaga de irrumatio — estupro oral —
representar tanto uma forte mancha quanto uma forte degradagdo da vitima,
sendo a ameaga final na invectiva, seja politica seja literaria. (Richlin, 1992,
p. 27)"

No interior do poema 22, Priapo ndo atua apenas como deus vigilante, mas também
como senhor onipotente: aquele que reintegra as normas nos corpos por meio de atos ilicitos.
Os invasores do jardim deixam de ser apenas ladrdes e sdo reposicionados como escravos de
sua vontade, capturados por um discurso em que o sexo ¢, a0 mesmo tempo, puni¢do e
dispositivo de normatizacao social. De igual maneira, entdo, enquanto a mulher recebe o
intercurso vaginal (acdo considerada legitima), o menino ¢ penetrado analmente (conduta
tolerada dentro do imaginario moral romano), enquanto o homem adulto (por violar ndo
apenas o espago de Priapo, mas também o protocolo da impenetrabilidade) ¢ destinado ao ato
mais degradante: a penetracdo oral.

Esse mecanismo opera como um dispositivo de controle, em que a autoridade de
Priapo ¢ reiterada pelo assujeitamento corporal do infrator. Assim, os poemas ndo sugerem
uma sexualidade enquanto espaco de liberdade — como inicialmente concebido por Foucault
em O uso dos prazeres € em O cuidado de si —, mas sim como um territorio de poder, no
qual as relagdes sexuais sdo forjadas pela violéncia e administracdo do corpo. Observemos

mais um poema em que essa dindmica reaparece. Trata-se do poema 13:

Se menino, enrabar; se menina, foder;
Ladrdes barbados tém terceira pena.

Ao longo da Priapeia, vimos como a pratica sexual configura-se menos como

expressdao do desejo e mais como instrumento de afirmacao de poder, no qual a penetracao

37 “A correlative reason for this view of oral sex was, of course, that it represented an assertion of the
dominance of the one satisfied over the one doing the satisfying; hence the threat of irrumation — oral
rape — represents both a strong staining and a strong degradation of the victim, and is the ultimate
threat in invective, political or literary.”



96

desempenha uma fun¢do disciplinar. A gradagdo da norma aplicada as praticas sexuais
reaparece de forma ainda mais sistematizada. Aqui, o paralelismo dos versos ndo apenas
reforca a repeticdo da pena como estratégia disciplinar, mas explicita a constru¢do de uma
tabela de condutas corretivas em que o tipo de corpo define o tipo de puni¢cdo. O corpo
imberbe masculino ¢ designado para a penetracdo anal (pedicatio), a menina ¢ destinada ao
intercurso vaginal (futuere), e o adulto barbado — novamente o simbolo do wuir romano —
recebe a “terceira pena”. A “gramatica” sexual é discursivizada a tal ponto que a mera
mencao de uma terceira pena (sem a sua explicitacdao), associada a figura do homem, ja se
constitui como clara alusdo a irrumatio. O falo, mais uma vez, funciona como um vetor de
regulacdo e subjugacdo, reiterando a materialidade do poder ao converter o corpo do
transgressor em objeto de disciplinarizagdo. O poema 13, assim como o anteriormente
analisado por nds (22), ndo apenas reforca a interdigdo da passividade masculina, mas a
classifica por meio da logica da punicdo escalonada. Entretanto, o que se insinua nesse poema
vai além da condenacgdo do ato: o que estd em jogo € a reclassificacdo técnica dos corpos,
conforme o grau de desordem que representam a ordem sexual.

Ao retomarmos os conceitos de corpo maquina e corpo espécie desenvolvidos no
segundo capitulo, ndo se trata de aplica-los anacronicamente a Priapeia Latina, mas de
observar como certos principios de administracdo da vida, como a disciplina, a corre¢do, a
classificagcdo e a gestdo dos prazeres encontram, no corpus, uma formulacao propria daquela
época. La discutimos que o corpo maquina diz respeito aos mecanismos disciplinares que
modelam condutas individuais, produzindo utilidade e docilidade; e que o corpo espécie opera
numa escala populacional, regulando tipos corporais, riscos e desvios. Esses polos do
biopoder reaparecem aqui ndo como transposi¢do acritica da teoria, mas como operadores
analiticos que nos permitem compreender a economia moral e erdtica dos poemas: ora
observamos a puni¢ao de um infrator singular, ora a constitui¢do de categorias de outridade
— como a figura complexa do cinaedus — cuja visibilidade convoca técnicas ampliadas de
vigilancia. A reaproximacdo desses conceitos, diante do exposto, ndo ¢ ornamental, ela
ilumina como violéncia e desejo se articulam as praticas de sujei¢do e de administragdo dos
corpos que, embora distintas da biopolitica moderna, ja delineiam, em seu proprio horizonte
historico, uma politica dos corpos e dos prazeres.

E nesse horizonte de administragdo dos sujeitos, de seus corpos, de seus prazeres —
em suma, da vida — que se torna possivel acionar o conceito de corpo maquina. Se para
Foucault ¢ na modernidade que as técnicas polimorfas do poder se arranjam ao longo da vida

e seu decurso, resultando no que ele compreende como biopoder, na Antiguidade ha, também,



97

uma ordenacdo do controle e investimento sobre vida ao entendermos o disciplinamento dos
corpos ¢ dos desejos como praticas para o bom agenciamento da vida de acordo com uma
moral hegemonica, como ¢ possivel notar nos poemas da Priapeia Latina. Como propoe
Foucault (2023a, p. 150):

Um dos polos, o primeiro a ser formado, ao que parece, centrou-se no corpo
como maquina: no seu adestramento, na ampliagdo de suas aptiddes, na
extorsdo de suas forgas, no crescimento paralelo de sua utilidade e
docilidade, na sua integracdo em sistemas de controle eficazes ¢ econdmicos
— tudo isso assegurado por procedimentos de poder que caracterizam as
disciplinas: anatomo-politica do corpo humano.

Os poemas aqui elencados ndo apenas ridicularizam, mas operam como praticas
discursivas alinhadas a um protocolo sexual que inscreve o corpo como engrenagem de um
regime de poder. O corpo do homem barbado, por exemplo, cuja posi¢do na escala de
violagdo dos principios romanos de masculinidade o torna o mais indigno dos sujeitos, ¢
também aquele que deve ser corrigido com a maior violéncia, por encarnar o risco maximo de
transgressdo a impenetrabilidade exigida do wuir romano. A sexualidade, nesse contexto, ndo
pode ser compreendida apenas como parte de uma estética da existéncia, mas sim como um
dispositivo historicamente situado, através do qual a moral romana se articula no imaginario
da época.

E nesse sentido que os textos satiricos, cuja fun¢io aparente seria a desestabilizagio da
norma, nao se opdem de forma absoluta aos textos homiléticos ou aos manuais voltados a
saude do corpo, como os analisados por Foucault. Ao contririo, todos esses discursos
integram uma mesma economia politica do corpo e do prazer, na qual o sexo € objeto de
vigilancia, corre¢do e uso normativo. Enquanto os textos médicos ou morais, na opinido de
Foucault, explicitam os cuidados com a conduta e o corpo em termos de satde ou salvacio, os
textos obscenos, sob o véu do riso e do excesso, reafirmam as mesmas mecanicas de
organizacdo do desejo e da conduta sexual, operando como formas de adestramento
simbdlico. Os poemas obscenos, portanto, ndo apenas reiteram a moralidade vigente, mas
colaboram em sua atualizacdo e difusdo, tornando-se parte ativa das tecnologias de regulagao
e sujeicdo. Nao h4d, assim, um “fora” desta estrutura de poder, mas apenas diferentes
modulacdes de seu exercicio discursivo.

Nesse ponto, o que se delineia nos poemas ja analisados como um regime de correcio
e adestramento do corpo individual — afinado ao modelo do corpo miquina — abre caminho

para um segundo movimento analitico, no qual ndo mais se privilegia a puni¢do do infrator



98

singular, mas se desloca o foco para a producao de tipos corpéreos e sociais, materializando o
que podemos denominar corpo espécie.

Como discutido, as questdes de sexualidades estavam imbricadas em dindmicas sociais
elaboradas, como status social e produ¢do de masculinidade e de feminilidade. Ao uir romano
cabia o lugar de penetrador e de materializar os discursos de masculinidade vigente, ja
mulheres e escravos imberbes compunham a paisagem da passividade e feminilidade. Se nos
poemas que comentamos acima a puni¢do sexual se organizava em resposta a uma acio
concreta, como o roubo ou a invasdo do espago de Priapo, nos poemas 45 e 64 que veremos a
seguir, 0 que estd em jogo é a performance dessa masculinidade, do eu-penetrador, o
movimento corporal e estética que, por si sO, jd se constitui como um desvio passivel de
vitupério. A penalidade, nesses casos, ndo se exerce apenas sobre 0 corpo transgressor, mas

sobre aquele que desempenha, na aparéncia e nos gestos, um modo de existir que ameaca as

praticas de sexualidades licitas da sociedade romana. Analisemos o poema 45:

Se o duro deus observa algum rapaz
frisar com ferro quente os seus cabelos
p’ra se igualar as mogas Mouras, diz:

"hei tu veado, escuta-me: por mais

que enroles e que frises a vontade,

seras enfim ainda mais mulher,

pergunto, que o teu pau cheio de cachos?"

O poema se inicia com a identificacdo de Priapo como encarnac¢do da masculinidade
ideal: “duro deus” (v. 1). A virilidade atribuida a divindade opera como critério moral para o
julgamento que se segue. Em seguida, o poema caracteriza o jovem destinatdrio da invectiva
por seu hébito de frisar os cabelos, associando-o esteticamente as mog¢as mouras, € nomeia-o
de forma ofensiva: “hei tu, veado, escuta-me” (v. 4). A ofensa ndo se funda em um ato sexual
consumado, mas nos hébitos desviantes de um jovem cuja aparéncia desafia a ordem de
masculinidade vigente. A humilha¢do, aqui, ndo visa corrigir uma a¢do, mas regular uma
conduta social e, por consequéncia, o préprio modo de existéncia daquele sujeito. O riso
torna-se, assim, forma de reprovacdo publica da performance corporal desviante, cuja
visibilidade € suficiente para convocar a puni¢do simbdlica.

A metafora final condensa com ironia a faléncia dessa virilidade esperada: ‘“‘serds
enfim ainda mais mulher,/ pergunto, que o teu pau cheio de cachos?” (v. 6-7). O falo, simbolo

maximo da masculinidade nos poemas da Priapeia, é recoberto pelo enfeite que marca o



99

desvio — o cabelo frisado —, esvaziando sua poténcia simbdlica e tornando-o objeto de
chacota. Como vimos anteriormente, embora determinadas praticas homoerdticas fossem
moralmente toleradas na Roma Antiga — como a relacdo entre um homem e um garoto
imberbe —, existia uma clara diferenciacdo entre tais praticas e a performatividade social
associada a afeminacdo. E esse segundo aspecto que sofre a sangdo do riso e da vergonha,
mesmo que ndo se traduza em um ato sexual. O corpo torna-se, assim, inscri¢do do proprio
enunciado do erro.

Como exposto, a censura nao recai sobre um ato ou um individuo isolado, mas sobre
um conjunto de gestos e aparéncias que configuram uma forma reconhecivel de existéncia
desviante. A afeminagdo funciona como marcador socialmente legivel, acionando uma légica
de identificacdo que ultrapassa o individuo e o inscreve em uma categoria mais ampla, a qual
estamos tratando como outro-penetrado. Essa 1dgica se tornard ainda mais evidente na leitura

do préximo poema. Vejamos, agora, o poema 64 que aborda a mesma tematica da afeminacao:

Mais mole que miolo de ave, um tipo
aqui me vem roubar, querendo a pena.
Roube quanto quiser: eu fecho os olhos.

No poema 64, o vitupério também se dirige a um sujeito cuja transgressao nao esta
ancorada em um ato sexual, mas em uma qualidade percebida de seu corpo e de sua presenca
social. “Mais mole que miolo de ave, um tipo/ aqui me vem roubar, querendo a pena” (v. 1-2):
ndo ¢ o roubo em si que provoca a reacao de Priapo, mas a figura do invasor, descrito por sua
moleza, sua delicadeza e, implicitamente, por sua feminilidade. Sendo Priapo o centro do
poder e figura principal dessas relagdes de poder, o deus menor age como figura moralizante e
instrumento de coer¢ao do corpo desviante. A sentenga que se segue — “Roube quanto
quiser: eu fecho os olhos” (v. 3) — revela a ambivaléncia da punicdo: o ato de roubar, ainda
que figure como transgressao, torna-se secundario diante do verdadeiro vicio representado por
esse corpo. O poema estabelece, assim, um escalonamento implicito entre infragdes: mais
grave do que invadir o jardim e subtrair seus bens ¢ o fato de esse sujeito ser um homem —
possivelmente adulto, afeminado e ativo na busca pelo proprio prazer. Trata-se de um corpo
que ndo apenas performa o desvio, mas que reivindica a agéncia sobre seu desejo e seu gozo.
E ¢ justamente por isso que Priapo recusa a punig¢ao.

E nesse ponto que se torna pertinente acionar o conceito foucaultiano de corpo

espécie. Diferentemente do corpo maquina — moldado, corrigido e adestrado em sua



100

funcionalidade individual —, o corpo espécie diz respeito a administragdo das populagdes, a
regularizacdo de tipos corporais e comportamentos coletivos conforme padrdes estatisticos de

risco, normalidade e produtividade. Como aponta Foucault (2023a, p. 150):

O segundo, que se formou um pouco mais tarde, por volta da metade do
século XVIII, centrou-se no corpo-espécie, no corpo transpassado pela
mecdnica do ser vivo ¢ como suporte dos processos biologicos: a
proliferagdo, os nascimentos ¢ a mortalidade, o nivel de satde, a duragdo da
vida, a longevidade, com todas as condi¢des que podem fazé-los variar; tais
processos sdo assumidos mediante toda uma série de intervengdes e
controles reguladores: uma biopolitica da populagdo. As disciplinas do corpo
e as regulagdes da populagdo constituem os dois polos em torno dos quais se
desenvolveu a organizagao do poder sobre a vida.

O sujeito afeminado e autonomo, tanto do poema 45 quanto do poema 64, ndo ¢
apenas um individuo ridicularizado, ele representa uma categoria reconhecivel de desvio,
cujas praticas ndo apenas se distanciam do ideal romano de uir, mas ameagam sua eficacia ao
tornar o prazer resistente a violéncia disciplinar. O discurso criado, entdo, ¢ o de um corpo
cuja forma de existéncia ndo se submete ao controle pela vergonha ou pelo medo, e que,
justamente por isso, exige outro tipo de operagdo do poder: ndo mais a corre¢do pontual de
uma infragdo, mas a identifica¢do, nomeagdo e contencdo de um tipo populacional, os cinaedi.
O vitupério, o desprezo e o apagamento simbolico tornam-se, assim, estratégias voltadas nao
a um sujeito, mas a um modelo de conduta cuja disseminacdo deve ser contida. O corpo
espécie, nesse cenario, ¢ o alvo de um dispositivo que atua menos pela repressao direta e mais
pela gestdo das condutas possiveis.

Nesse ponto, torna-se possivel perceber como a figura do outro-penetrado funciona
como limite e operador de normatividade nesta parte do corpus: ela ndo designa apenas uma
posi¢ao sexual e seu desejo, mas um modo de existéncia que expde a fragilidade do proprio
regime de masculinidade. O discurso sobre a passividade articula-se a um conjunto de
técnicas de repressdo e de administragdo que engendram o dispositivo da sexualidade; trata-se
de uma economia do detalhe que se infiltra de forma capilar nas condutas e nos corpos. Por
1sso, o alvo do vitupério pridpico ndo € apenas um individuo, mas uma categoria em processo
de consolidagdo: um tipo reconhecivel, antecipado e continuamente reinscrito, cuja
estabilidade depende da constante reafirma¢do dos limites da masculinidade.

Ao tornar o prazer resistente a coercdo e a vergonha, esses sujeitos evidenciam a
necessidade de técnicas mais amplas de vigilancia e contengdo — técnicas que nao se limitam

ao castigo pontual, mas a produ¢do de categorias, nomes e tipos. Se, na modernidade, tais



101

mecanismos serdo reorganizados sob as formas biopoliticas descritas por Foucault, ja na
Priapeia latina reconhecemos uma retdrica da violéncia e da classificagdo que opera como
microgestdo das condutas, dos gestos e dos desejos. Nessa logica, o outro-penetrado nao ¢
apenas um desvio administrado pela palavra, mas um acontecimento performativo que
desestabiliza a ordem — e ¢ justamente por isso que se mobilizam o riso, a ameaga € a

invencao de uma categoria “outro” cuja existéncia precisa ser vigiada.



102

5 CONSIDERACOES FINAIS

Como vimos ao longo deste trabalho, a produ¢do discursiva sobre o homoerotismo na
Roma antiga nao se da em um vazio discursivo, mas em um campo de for¢as no qual desejo,
poder e classificagdo se entrelagam. O corpo homoerdtico ndo € apenas tema de invectiva,
mas figura central na constituigdo de um imaginario sexual regulador que atribui valores
morais conforme a posi¢cdo ocupada no ato, o grau de agéncia do sujeito e sua performance
publica. Essa configuracao permite tensionar as formulacdes foucaultianas feitas em O uso
dos prazeres, sobretudo no que se refere a ideia de que as relagdes homoerdticas na
Antiguidade seriam marcadas por uma ética do cuidado de si e da moderacdo. Na Priapeia
Latina, longe desse paradigma, observamos a inscri¢do de uma sexualidade regulada pela
violéncia e seus excessos, cuja normatividade se expressa por meio da ameaca, do vitupério e
da degradacdo publica. A sexualidade, nesse contexto, ¢, ao mesmo tempo, instancia de
desejo e mecanismo de dominagao atravessada por discursos que ndo apenas repreendem, mas
classificam condutas e produzem subjetividades.

E nesse sentido que os poemas priapicos devem ser compreendidos como parte de um
dispositivo historico da sexualidade. Ainda que sem os aparatos biomédicos e juridicos que
caracterizam a modernidade, tais textos revelam estratégias de saber-poder altamente
sofisticadas. Eles classificam os corpos segundo sua idade, aparéncia e posi¢do sexual;
naturalizam a impenetrabilidade como atributo do wir romano, mas a violagdo pela
penetrabilidade a todos os outros sujeitos marcados como incidentes. Além disso, nesse tipo
de texto, toleram-se relagdes com o puer delicatus desde que marcadas pela atividade viril.
Por fim, os poemas priapeus produzem, com ameaca ¢ medo, uma pedagogia moral pela via
do vitupério. O corpo ndo aparece aqui como sujeito livre e senhor do seu prazer, mas como
territorio a ser regulado, um corpo maquina, cujo funcionamento deve obedecer a logica do
melhor funcionamento do homem madsculo, adulto e ativo. Ao mesmo tempo, a repetigdo de
certos tipos (o afeminado, o passivo, o desviado) revela uma preocupagdo que excede o
individuo e opera no plano coletivo, construindo uma seara de sujeitos desviantes: uma
populacgdo sexuada, identificavel para controle e, assim, alvo de gestdo. E nessa dimensio que
o conceito de corpo espécie se mostra produtivo: os poemas nao visam apenas punir, mas
impedir a circulagdo de formas de existéncia que escapem a norma.

Dessa forma, a Priapeia nos oferece um material privilegiado para compreender a
sexualidade romana como um regime discursivo de poder inteligente, cujas praticas operam

de forma capilar, disciplinadora e simbdlica. Se a modernidade analisada por Foucault refina



103

os dispositivos do sexo por meio da medicina, da pedagogia e da confissdo, a Roma Antiga
antecipa, a sua maneira, essas formas de regulagdo. Ali se organiza uma hierarquia dos vicios,
definem-se condutas legitimas e ilegitimas, diferenciam-se corpos por sua utilidade social e
institui-se o prazer como objeto de vigilancia. A masculinidade do wuir se mantém pelo
controle do desejo; a feminilidade imputada ao passivo o destitui de honra; o humor obsceno
ndo desorganiza, mas reforca a norma. Assim, os textos analisados ndo apenas testemunham
uma moralidade sexual, mas produzem saberes sobre o corpo e sobre o prazer — saberes que,
mesmo nao sistematizados, operam como técnicas de sujei¢do, reinscrevendo os sujeitos no
interior de uma economia politica da sexualidade que ¢é, em sua multiplicidade,

profundamente histdrica.



104

REFERENCIAS

ADAMS, Joel N. The Latin sexual vocabulary. London: Duckworth, 1990

BLACK, Joel. “Taking the Sex Out of Sexuality: Foucault’s Failed History” in: LARMOUR,
David H. J.; MILLER, Paul Allen; PLATTER, Charles. Rethinking sexuality: Foucault and
Classical Antiquity. Princeton: Princeton University Press, 1998, p. 42-60.

CESILA, Robson T. Epigrama: Catulo e Marcial. Campinas: Editora da Unicamp, 2017.

COZER, André. Os Falos de Priapo e as masculinidades romanas: sexo, humor e religiao
na Priapeia (Circa séc. I D.C.). 2018. Dissertacdo (Mestrado em Histéria) — Setor de

Ciéncias Humanas da Universidade Federal do Parana, Curitiba, 2018

DUBOIS, Page. “The Subject in Antiquity after Foucault” in: LARMOUR, David H. J;
MILLER, Paul Allen; PLATTER, Charles. Rethinking sexuality: Foucault and Classical
Antiquity. Princeton: Princeton University Press, 1998, p. 85-103.

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso: aula inaugural no College de France,
pronunciada em 2 de dezembro de 1970. 24. ed. Sao Paulo: Edi¢des Loyola, 2014a.

FOUCAULT, Michel. Histéria da sexualidade I: A vontade de saber. Tradugao de Maria
Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. 15. ed. Rio de Janeiro; Sao
Paulo: Paz e Terra, 2023a.

FOUCAULT, Michel. Histéria da sexualidade II: O uso dos prazeres. Tradu¢do de Maria
Thereza da Costa Albuquerque. 12. ed. Rio de Janeiro; Sao Paulo: Paz e Terra, 2023b.

FOUCAULT, Michel. Histéria da sexualidade III: O cuidado de si. Tradugdo de Maria
Thereza da Costa Albuquerque. 10. ed. Rio de Janeiro; Sdo Paulo: Paz e Terra, 2023c.



105

FOUCAULT, Michel. Historia da sexualidade IV: As confissoes da carne. Tradugao de
Heliana de Barros Conde Rodrigues e Vera Portocarrero. 6. ed. Rio de Janeiro; Sao Paulo: Paz

e Terra, 2023d.

FOUCAULT, Michel. Microfisica do poder. 16. ed. Rio de Janeiro; Sdo Paulo: Paz e Terra,
2023e.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisdo. 42. ed. Petropolis, Rio de
Janeiro: Vozes, 2014b.

GRIMAL, Pierre. Dicionario da Mitologia Grega e Romana. Tradu¢do de Victor Jabouille.
5* edicdo. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005.

HALPERIN, David N., WINKLER, John J.; ZEITLIN, Froma I. Before sexuality: The
construction of Erotic Experience in the Ancient Greek World. Princeton: Princeton

University Press, 1990.

LEITE, Diogo M. Os epigramas homoerdticos de Marcial: estudo e traducido. 2019.
Dissertagcdo (Mestrado em Letras Cldssicas) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias

Humanas da Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2019.

LARMOUR, David H. J.; MILLER, Paul Allen; PLATTER, Charles. Rethinking sexuality:

Foucault and Classical Antiquity. Princeton: Princeton University Press, 1998.

PARKER, Holt N. The Teratogenic Grid. In: Skinner, Marilyn B.; Hallett, Judith P. Roman

Sexualities. Princeton: Princeton University Press, 1998, p. 47-65.

KAMEN, Deborah; LEVIN-RICHARDSON, Sarah. “Revisiting Roman sexuality: agency
and the conceptualization of penetrated males” in: MASTERSON, Mark; RABINOWITZ,
Nancy Sorkin; ROBSON, James. Sex in Antiquity: Exploring Gender and Sexuality in the
Ancient World. London: Routledge, 2015, p. 449-460.

OLIVA NETO, Joao Angelo. Falo no Jardim: priapéia grega, priapéia latina. Cotia, SP:
Atelié Editorial; Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2006.



106

RICHLIN, Amy. The Garden of Priapus: Sexuality and Aggression in Roman Humor. New
York: Oxford University Press, 1992.

RICHLIN, Amy. “Foucault’s History of Sexuality: A Useful Theory for Women?” in:
LARMOUR, David H. J.; MILLER, Paul Allen; PLATTER, Charles. Rethinking sexuality:
Foucault and Classical Antiquity. Princeton: Princeton University Press, 1998, p. 138-170.



